
© EUROPEAN REVIEW OF ARTISTIC STUDIES, 2025, vol. 16, n. 3, pp. 1-31 ISSN 1647-3558 

https://doi.org/10.37334/eras.v16i3.345 

ARTIGO ORIGINAL | ORIGINAL ARTICLE 

 

 

 

 

 

A MÚSICA COMO PRESENÇA E PRESENTIFICAÇÃO 

 

Music as presence and presentification 

  

 

QUEIROZ, Gregório Pereira1,2 

 

 

 

Resumo 

O artigo propõe que a música não é apenas um modo de representação, mas que ela é, antes de 

tudo, uma presença viva, um evento condutor de forças, capaz de presentificar seres e aspectos 

particulares dos seres.  

 

 

 

Abstract 

This paper proposes the possibility of music not being restricted solely as a way of symbolic 

representation but being mainly a method of making time alive, being a living presence capable 

of presentifying beings and essences.  

 

 

 

Palavras-chave: representação; presença; presentificação; música indígena; percussão; música em musicoterapia. 

Key-words: representation; presence; make present; indigenous music; percussive music; music in music therapy. 

Data de submissão: junho de 2025 | Data de publicação: setembro 2025.  

 

  

                                                           
1 GREGÓRIO PEREIRA QUEIROZ - Universidade de São Paulo, BRASIL. Email: 

gregoriopereiradequeiroz@gmail.com  

2 Artigo padronizado, formatado, colocado no template e indexado pela equipa de voluntários da 

MUNDIS – Associação Cívica de Formação e Cultura.  

mailto:gregoriopereiradequeiroz@gmail.com


2 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

“Entende-se sem dificuldade de que modo se referem as palavras às coisas,  

mas permanece obscuro como e por que os sons se referem ao ser” 

Victor Zuckerkandl 
 

 Este trabalho propõe que a música é uma presença no mundo exterior e que nos 

relacionamos com ela como sendo uma presença tal qual a presença de um ser vivo. 

 Denomino presentificação a característica de a música interagir com o ser das 

pessoas estimulando-o a se manifestar. É a capacidade de tornar presente, isto é, 

desencadear a manifestação num dado momento e situação presentes, um ser ou ente que 

ali não estava antes da música soar; ou ainda, fazer se manifestar algum aspecto de um 

ser ou ente que antes não estava manifestado. 

Embora a música seja experimentada como presença e presentificação em diversas 

situações, inclusive no contexto musicoterápico, não há argumentação acadêmica 

estruturada para ela ser conhecida como presença viva. Este trabalho é um ponto de 

partida nesse sentido. 

O filósofo da música Victor Zuckerkandl se aproximou dessa visão sobre música, 

em especial nos últimos escritos e palestras. Seu trabalho fundamenta algumas linhas de 

musicoterapia, como Guided Imagery and Music (GIM), de Hellen Bonny (Bonny, 1978), 

abordagem Nordoff-Robbins (Nordoff & Robbins, 1977; Robbins & Robbins, 1998) e 

musicoterapia musicocentrada (Brandalise, 2001; Aigen, 2005; Ansdell, 2014; Queiroz, 

2019). No entanto, entendo que o cerne de sua visão sobre música ainda não foi absorvido 

integralmente pela musicoterapia. 

Com a finalidade de mostrar que música é presença e que é capaz de presentificar, 

tomo como ponto de partida a música feita por tribo indígena brasileira, que utiliza tão 

somente chocalhos em uníssono, sem qualquer variação rítmica, para acompanhar seus 

cânticos. Comparo esse uso com o de ritos urbanos religiosos brasileiros, candomblé e 

umbanda, nos quais a música é um meio para a manifestação de seres ou entidades. Por 

fim, comparo com casos clássicos da abordagem Nordoff-Robbins e um caso da 

musicoterapia musicocentrada, nos quais o fazer musical propicia a manifestação do ser 

da criança. 

Atribuímos a qualidade de presença viva exclusivamente a seres biologicamente 

vivos, não a algo que não é biologicamente vivo, como a música. De fato, ela não é um 

ser biológico; portanto, não pode ser viva nesse sentido. No entanto, nós da espécie 

humana reconhecemos nela um ser vibratoriamente vivo e com ela assim interagimos. 



A música como presença e presentificação | 3 

 

No início de seu livro Music for Life, o musicoterapeuta Gary Ansdell evoca a 

afirmação do músico Charles Ives, “A música não representa a vida: ela é vida”. Pode 

soar como frase de efeito, mas entendo que esta é uma definição primordial de música. 

 

Música enquanto representação 

 Nos últimos séculos, alguns pensadores na cultural ocidental consideraram a 

música como representação. Para Edouard Hanslick, ela é a representação do movimento 

encontrado no mundo fenomênico e no mundo interior humano, é “cópia ressoante dos 

grandes movimentos do universo” (1994, p. 107). Para Susanne Langer, “as estruturas 

tonais a que chamamos música têm uma íntima semelhança lógica com as formas dos 

sentimentos humanos” (1980, p. 28). Para ela, “a função da música não é a estimulação 

de sentimento, mas a expressão deles; e, além do mais... uma expressão simbólica” (p. 

30). Leonard Meyer situa duas vertentes, uma na qual “o significado musical se se 

encontra exclusivamente dentro da própria obra” (1984, p. 1) e outra na qual a música 

comunica significados que “se referem ao mundo extramusical dos conceitos, atos, 

estados emocionais e caracteres” (p. 1). Nas duas vertentes a música representa algo, seja 

em autorreferência ou se referindo a algo externo. 

A música como representação está vinculada a ser considerada linguagem. Uma 

linguagem diferente do discurso verbal, mas ainda assim uma representação tal qual a 

linguagem verbal. A estrutura do discurso verbal é tão marcante que induz o pensamento 

a considerar outras manifestações humanas como lhe sendo semelhantes. 

O psicólogo da música Geza Révész afirma que a música se originou nos 

momentos em que a fala não dava conta de alcançar um interlocutor distante, aí surgindo 

uma fala entoada, o que segundo ele aumenta sua potência sonora e alcance em distância. 

Da fala entoada nasceram os intervalos dos tons musicais e, consequentemente, de 

balbucios gritados originou-se a música (2001, p. 231). A música seria uma decorrência 

ou variação da fala. Autores mais recentes partilham da visão de Révész e tomam a 

criação da música pela espécie humana como decorrência de necessidades estritamente 

biológicas (Arom, 2000; Geissmann, 2000; Slater, 2000).  

No entanto, 

 



4 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

A tentativa de traduzir a música como decorrência de gritos primais de 

defesa ou acasalamento, como sustenta Révész e outros autores que 

baseiam sua visão de música como necessidade biológica, não se 

sustenta – não é preciso criar um sistema musical para isso; animais se 

resolvem em suas necessidades sem criar um sistema musical, embora 

façam sons eficazes para suas finalidades e, às vezes, agradáveis para 

nós, humanos. (Queiroz, 2017, p. 171) 

 Essa vertente principal do pensamento ocidental sobre música poderia ser uma das 

maneiras de experimentar e pensar música. Entretanto, dentro da cultura eurocêntrica, 

tomou a primazia como modo único. Não nego tal possibilidade nem a considero 

delusória. Seu uso pode aproximá-la da linguagem, em especial quando há sistemas 

representacionais associados a ela: a letra de uma canção ou libreto de ópera, o programa 

de uma peça sinfônica e a música associada a encenações. 

 A música considerada representação é, em geral, apresentada para uma 

audiência. Considerá-la representação está historicamente ligado a fazer da música 

apresentação de músicos para plateias que a recebem e escutam. O sentido de 

representação simbólica, como na linguística, traz a divisão proposta por Roman 

Jackobson (2003, p. 74) entre emissor, mensagem e receptor. No caso da música, entre o 

musicista, a música e a audiência. 

 A visão de que a música é feita por especialista e dirigida a uma audiência 

pressupõe uma fronteira entre musicistas e audiência, entre os que fazem música, pois são 

possuidores dos atributos para tal, e aqueles que a recebem enquanto espectadores 

meramente passivos. Na obra Man the Musician, Zuckerkandl (1976, p. 11) contesta essa 

visão. Para ele, não somente tal fronteira não existe na música como ela é “o solvente 

mais natural das fronteiras artificiais entre o ser e os outros, tal como a linguagem é mais 

apta e útil para expressar toda sorte de distinções e diferenças entre eles” (1976, p. 51). 

 Separar músico e plateia jaz implícito em boa parte da música com que temos 

contato. Engloba manifestações de música erudita e popular, salas de concerto e música 

que entretém multidões, visitantes a manifestações musicais folclóricas e pesquisadores 

a ouvir a música de uma cultura diferente de sua própria. Em todas elas, a fronteira entre 

musicista e audiência impõe uma visão à música: ela apresenta algo a alguém.  

Ouvimos a música feita por outras culturas tal qual nós recebemos a música da 

tradição ocidental: como algo que nos é apresentado e, por conseguinte, que representa 

algo outro. Alguém treinado pela visão ocidental ao ouvir qualquer música, inclusive de 

outra cultura, leva consigo esta visão e com ela traduz o que ouve.  



A música como presença e presentificação | 5 

 

 A etnomusicologia seguiu a mesma linha de pensamento. Em comentário sobre 

texto de Merriam, The Anthropology of Music, o antropólogo Tiago Pinto resume o 

conceito de música “como um meio de interação social, produzida por especialistas 

(produtores) para outras pessoas (receptores)” (2001, p. 224). Ou, nas palavras do próprio 

Merriam:  

A música é um fenômeno exclusivamente humano que existe apenas 

em termos de interação social; que é feito por pessoas para outras 

pessoas e é um comportamento aprendido. Não existe e não pode existir 

por, de e para si; sempre deve haver seres humanos fazendo algo para 

produzi-lo (1964, p. 27). 

Naturalmente, sempre que há música há seres humanos fazendo e ouvindo música. 

Contudo, não necessariamente há dissociação entre fazer e ouvir música. 

 Música enquanto comunicação não-verbal está presente em musicoterapia no 

modelo musicoterápico de Benenzon (1988), que a considera linguagem não-verbal que 

amplia a comunicação do paciente com o terapeuta, consigo mesmo e com o mundo. 

 

 

Música enquanto forma estética 

O musicoterapeuta Kenneth Aigen (2007) desenvolveu o conceito de música em 

musicoterapia atuando enquanto forma estética, a partir das ideias de John Hospers, David 

Elliot e John Dewey. Aigen salienta o papel da música como forma de aprimoramento – 

Elliot define como autocrescimento (1995, p. 115) – pela cognição sensível alcançada no 

contato com a música. Aigen afirma que “a experiência estética responde pela busca de 

significado” e “a experiência estética fornece uma conexão com uma realidade 

fundamental que existe fora” (2007, p. 126). Para ele, “a experiência estética somente é 

possível porque os humanos são seres estéticos” (p. 127). Para ele, a forma estética se 

exprime e atua na educação musical, no contexto musicoterápico e na arte. 

O conceito de estética é o cerne do pensamento de Aigen sobre música em 

musicoterapia: as forças contidas na forma estética da música se relacionam diretamente 

com o ser humano, sem que elas sejam símbolo ou representem algo. A beleza é o 

significado portado pela música, que leva significado à experiência humana. 

 



6 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

Para Brynjulf Stige, a visão da música enquanto estética em musicoterapia é 

bastante relativa. Ele afirma “que existe uma indeterminação radical dos conceitos 

estéticos” (2008, p. 26). A natureza estética depende do meio cultural em que ela é 

experimentada, tema amplamente desenvolvido no livro Culture-centered Music Therapy 

(2002). Henk Smeijsters afirma não serem necessárias considerações sobre a forma 

estética da música para ela interagir significativamente com as pessoas. A analogia é o 

que integra significados musicais e humanos, individual e socialmente. Para ele, “a 

analogia sugere que os significados pessoais e sociais da música ocorrem porque existe 

uma correspondência entre o que está acontecendo no processo musical e o que está 

acontecendo na pessoa e na comunidade.” (2008, p. 23). Smeijsters considera, como 

Langer, que a música é um análogo da vida emocional, embora amplie a analogia para 

além da emoção. 

Paul Nordoff utilizou a música mais refinada, portanto estética, em seu trabalho. 

Contudo, ele não pensava a música em musicoterapia enquanto estética. Nordoff cita o 

conceito de Zuckerkandl, “ouvir música significa ouvir uma ação de forças” (1973, p. 37) 

quando descreve para seus alunos (no curso Talks on Music, transformado no livro 

Healing Heritage) como as notas musicais atuam no trabalho musicoterápico: “Ao falar 

sobre tom musical, ele [Zuckerkandl] diz que todo tom é ‘um evento’ (p. 12). Não é um 

conceito maravilhoso! Um tom é ‘um evento’” (Robbins & Robbins, p. 32).  

No entanto, Aigen ao comentar o trabalho de Nordoff fala de música como 

estética: “Um componente essencial da abordagem Nordoff-Robbins é a participação 

direta na criação e experimentação de formas estéticas” (Aigen, 1998, p. 236). E afirma 

ainda que Nordoff se apoiou nos conceitos de Zuckerkandl para as “ideias que poderiam 

servir de base para vincular modelos de musicoterapia que se baseiam em concepções de 

forma estética” (p. 244).  

Aigen atenua a radicalidade de pensamento de Zuckerkandl, ao afirmar que 

música é sua forma estética. Contrariamente a ele, Zuckerkandl afirma que a estética nada 

tem a dizer sobre música: “os conceitos [estéticos], enraizados nos sistemas filosóficos e 

em seus requisitos, não são nativos do mundo tonal; a experiência musical em nenhum 

lugar os sugere” (1973, p. 14). Zuckerkandl afirma ainda que “tons são eventos no mundo 

exterior” (p. 12) e que “tons musicais são condutores de forças” (p. 37). O conceito de 

música como evento condutor de forças baseou a prática clínica de Paul Nordoff e se 

aproxima do que denomino presença e presentificação. 



A música como presença e presentificação | 7 

 

Música enquanto participação e comunhão 

Na década de 60 do século passado, Zuckerkandl definiu musicalidade não como 

um atributo de apenas algumas pessoas dotadas de talento, mas musicalidade como sendo 

atributo da espécie humana: “não é prerrogativa de poucos escolhidos, mas uma dotação 

do homem enquanto homem” (1976, p. 8). Para ele, a música, em seus primórdios, não 

nascia feita por especialistas apartados dos demais. Manifestações musicais de diversos 

povos pelo mundo dão testemunho disso. Mesmo as manifestações da assim-chamada 

música folclórica, dentro do território da cultura ocidental, dão testemunho da música 

feita por todos para todos, sem divisão entre músico especialista e audiência passiva. Ele 

exemplifica seu pensamento com uma situação que, embora pareça demonstrar divisão, 

mostra a música como comunhão. 

O canto gregoriano é algo inteiramente diverso; é uma oração – um 

louvor, uma súplica, uma ação de graças – uma oferenda e não algo 

recebido. Dar e receber mudaram seus lugares; se há um recebedor este 

é o homem em cuja mente a melodia primeiro toma forma. Longe de 

pensar em si mesmo como um compositor, ou ainda como humilde 

artesão, ele vê a si próprio como tendo sido agraciado com o dom de 

ser capaz de ouvir os anjos cantando; tudo que ele faz é anotar os sons 

concedidos a ele pelos céus. Então, a melodia ecoa durante o serviço 

divino, cantado pelo sacerdote ou pelo coro, nada mais distante da 

mente de qualquer pessoa do que a ideia de música executada para uma 

audiência. A melodia será cantada quer alguém esteja escutando ou não, 

e se há ouvintes eles não são uma audiência, mas uma congregação. 

Eles se reuniram não para ouvir, mas para venerar. O cântico não é 

cantado para eles, mas por eles, em seu favor. A divisão em cantores e 

ouvintes permanece na superfície, debaixo da qual todos eles, cantores 

e ouvintes se assemelham, são um. Somente no mais óbvio sentido 

físico os sons vêm ter aos ouvintes a partir do lado de fora deles; a 

verdadeira fonte está dentro dos ouvintes (p. 12-13). 

 Zuckerkandl traz o conceito de música como experiência conjunta. Não importa 

se todos os envolvidos produzem a música ou se parte deles apenas a escuta. A música 

não é primordialmente apresentação ou comunicação, mas união e comunhão. Quando há 

música, há integração entre sujeito e objeto, entre sujeito e sujeito. Para ele, música é um 

solvente que desencadeia o autoabandono do sujeito a uma experiência, a dissolução de 

barreiras, ela é união e unicidade [togetherness] (p. 24). 

 John Blacking, a partir de seu trabalho de campo, coloca a mesma questão sobre 

musicalidade: “devemos perguntar por que habilidades musicais aparentemente gerais 

devem se restringir a alguns poucos escolhidos” (2000, p. 4), acrescentando: “a maioria 

deve ser tornada "não musical" para que alguns possam se tornar mais "musicais"’?” (p. 



8 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

4). Afirma ainda que a etnomusicologia reavaliou sistemas musicais, “mas ainda não 

levou à reavaliação da musicalidade humana” (p. 4). 

 Em trabalho posterior, Blacking estudando a “eficácia dos símbolos musicais” 

(1995, p. 175), reafirma que “a música é sempre um fato social” (p. 177), que a relação 

da música com as pessoas é intermediada pelo contexto sociocultural, pois que 

Se a tensão do tom e o movimento ideal da música retratam a tensão 

nervosa e o impulso motor e estimulam a experiência emocional, é 

porque as pessoas aprenderam a fazer as conexões. A ligação da 

experiência e execução musical à vida cotidiana começa na mais tenra 

idade (p. 177). 

Blacking considera que a música é feita por todos para todos, contudo diz ela ser 

uma representação construída: existe por seus significados serem construídos pelas 

pessoas que a utilizam (p. 179). Para ele, a música é representação e o que representa não 

é um dado absoluto, pois depende do contexto sociocultural no qual é construída. É 

pensamento semelhante ao de Stige. 

 O etnomusicólogo Thomas Turino ao analisar as políticas de participação na 

música afirma que os signos da música, isto é, sua representação abstrata “cria um espaço 

especial para fazer conexões imaginativas” (2008, p. 7). Tomando as ideias de Charles 

Peirce sobre conexões entre o signo e o que ele representa, toma a música por 

representação. Entretanto, para ele, o espaço abstrato composto pela música é dividido 

em duas categorias, definindo-as como música participativa e apresentacional.  

Definindo resumidamente, a performance participativa é um tipo 

especial de prática artística em que não há distinções artista-público, 

apenas participantes e participantes em potencial desempenhando 

papéis diferentes, e o objetivo principal é envolver o número máximo 

de pessoas em algum papel de desempenho. A performance de 

apresentação, por outro lado, refere-se a situações em que um grupo de 

pessoas, os artistas, preparam e fornecem a música para outro grupo, o 

público, que não participa da música ou dança (p. 26).  

Turino também expande o campo da música para além da apresentação. Ele 

entende, tal como Blacking e Zuckerkandl, haver algo de importante e profundo em 

participar do fazer musical. Porém, Zuckerkandl afirma que a música nasce da 

participação mais propriamente do que esta lhe é mera possibilidade, e também que a 

música está presente em muitas finalidades diferentes, mas que 

 



A música como presença e presentificação | 9 

 

Existe um elemento comum a todas essas diversas expressões de 

necessidade de abandono de si, e isso não é um afastamento do eu, não 

uma negação, mas um alargamento, um aprimoramento do eu, uma 

quebra das barreiras que separam eu das coisas, sujeito do objeto, 

agente da ação, contemplador do que é contemplado: é um transcender 

dessa separação, sua transformação em uma união (Zuckerkandl, 1976, 

p. 23).  

 Para Zuckerkandl, a música está presente – ou nasce – quando a espécie humana 

experimenta a união com algo ou com outro. A necessidade de participação – ou, mais 

propriamente, de comunhão – seria assim a própria causa da existência da música. Se esta 

gênese foi perdida no decorrer da história ocidental, não afeta o que Zuckerkandl aponta: 

a música como o principal feito humano para a experiência de comunhão. 

 Essa abordagem da música se relaciona com algumas abordagens em 

musicoterapia, como a centrada na cultura, proposta por Stige, a musicoterapia 

musicocentrada, proposta por Brandalise e Aigen, e como a própria Nordoff-Robbins. 

 

Música enquanto fazer musical 

 Outra abordagem à música afirma que o fazer musical é mais significativo do que 

o produto final, a obra musical. Coloca seu significado no ato de ser produzida, e não no 

produto final nem apenas na relação do produto final com os humanos. É o que afirma o 

musicista e etnomusicólogo Christopher Small: “a natureza e o significado fundamentais 

da música não estão nos objetos, nem nas obras musicais, mas na ação, no que as pessoas 

fazem” (1998, p. 8) quando fazem música. Ele desloca o conceito de música para um 

fazer, uma ação humana (sem que ela seja confinada ao rol da linguagem, da estética da 

arte ou do símbolo significativo). Conclui que quando falamos de música, “poderíamos 

dizer que não se trata tanto de música quanto de pessoas musicking” (p. 9). A palavra 

proposta por ele é um neologismo, “é uma ferramenta conceitual muito útil para não ser 

utilizada. É o particípio presente, ou gerúndio, do verbo musicar” (p. 9).  

 Small propõe a seguinte definição: “musicking é participar, com qualquer 

capacidade, de uma execução musical, seja tocando, ouvindo, ensaiando ou praticando, 

fornecendo material para performance (o que é chamado de composição) ou dançando” 

(p. 9). E propõe “uma estrutura para entender toda musicking como atividade humana, 

para entender não apenas como, mas por quê participar de uma execução musical atua de 

maneira tão complexa em nossa existência como seres individuais, sociais e politicos” (p. 

12). 



10 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 Stige trouxe o conceito de musicking para a musicoterapia. Ele afirma que fazer 

música (musicking) é atributo filogenético do ser humano, “um elemento básico na 

capacidade humana para a comunicação não-verbal” (2002, p. 82) e considera música 

tanto o ato de fazê-la quanto o objeto feito. 

A música pode ser considerada um evento e atividade situados. Como 

evento, a música soa no tempo, organizada enquanto expressões 

culturalmente informadas da protomusicalidade humana. Como 

atividade, a música é o ato de criar e se relacionar com sons emergentes 

e gestos expressivos (p. 82). 

 Música é o ato de fazê-la, o processo de produzi-la, as interações socioculturais 

que surgem ao fazê-la – e por causa das quais ela é feita – e é expressão da musicalidade 

enquanto inerência humana. O ato de fazer música é um evento no mundo exterior: a 

presença dos que fazem música e a presença da própria música sendo feita. 

 Gary Ansdell afirma que “os poderes da música são essencialmente um espelho 

de nossos poderes individuais e sociais e, como tal, dependem de nossa capacidade 

contínua de percebê-los e cultivá-los” (2014, p. 298). Este pensamento resume os 

conceitos de música como fazer conjunto, como evento no mundo exterior e como evento 

que contém analogia com o humano. Ele resolve em uma única equação os muitos 

conceitos trazidos até aqui a respeito da música. Ao longo de seu livro How Music Helps 

in Music Therapy and Everyday Life, ele trata de construir e apresentar essa equação. 

O conceito de Turino, a respeito de música participativa e apresentacional, e o de 

Small, sobre música enquanto fazer musical, pode ter renovado a visão sobre música, para 

quem está imerso no ambiente da música erudita ocidental. Contudo, para quem participa 

de manifestações musicais, como as que encontramos na cultura brasileira, nada mais 

intuitivo do que considerar a música enquanto processo participativo de fazer música. 

Tais conceitos brotam naturalmente do contato com a música nas culturas na periferia ou 

fora do eurocentrismo. Embora eles se aproximem da visão que pretendo trazer, faltar um 

passo no entendimento a respeito da música. 

 

 Música enquanto presentificação 

 Encontramos outra música, outro fazer musical e outra musicalidade em 

manifestações musicais realizadas fora dos padrões da cultura eurocêntrica, isto é, 

naquela feita por outros povos, em outras interações socioculturais e com outras visões a 

respeito dela. 



A música como presença e presentificação | 11 

 

 A música feita por culturas indígenas no Brasil dá testemunho dessa outra música. 

Além de apresentarem formas musicais características, em parte distintas do tonalismo 

ocidental, mostram outro sentido com que esses povos fazem música. 

 O antropólogo Anthony Seeger conviveu muitos anos com os índios brasileiros 

Kîsêdjê, que vivem no estado do Mato Grosso. Seus cantos chamaram sua atenção e a 

eles dedicou seu livro Por que cantam os Kîsêdjê (2015). Este vem acompanhado por 

DVD contendo registros de cânticos, danças e depoimentos desse povo, em especial 

registros da Festa do Rato feitos por Seeger e pelos próprios Kîsêdjê.  

 O trabalho de Seeger pretende compreender o conjunto de interações no fazer 

musical, isto é, no musicking dos Kîsêdjê. Seeger adota um ponto de vista para a 

antropologia da música, que “aborda a maneira como a música é parte da cultura e da 

vida social” (2015, p. 14). 

Os Kîsêdjê (antes conhecidos como Suyá) prestam-se a uma 

antropologia musical porque aspectos centrais de sua vida social se 

constroem a partir de cerimônias e performances musicais, e por terem 

o costume de definir-se como grupo com base em certos gêneros de 

cantos e ornamentos corporais, os quais associam com a produção de 

sons e a atenção a eles. A transparência sônica de sua comunidade faz 

de sua aldeia uma sala de concertos, a organização sazonal dos cantos 

faz de seu ano uma série de concertos (ou uma única peça musical), e 

os ritos de passagem fazem de suas vidas um processo pontuado por 

transformações que se dão ao longo de extensos períodos de cantoria 

(p. 15). 

 Para esse povo, diz Seeger, “o canto está associado a cerimônias que os homens 

aprenderam com os espíritos ancestrais, quando estes caminhavam sobre a terra, e a 

música possibilita um retorno e uma renovação do passado sagrado” (p. 34).  

Por todas as terras baixas da América do Sul, até onde sabemos, a 

música é empregada para representar e criar uma transcendência do 

tempo e substância; passado e presente são ligados, os humanos e 

inumanos se comunicam e comungam. Até certo ponto, o tempo e a 

potencialidade do mito se restabelecem no presente pelo som das 

flautas, dos chocalhos e da voz (p. 35). 

 Ele apresenta descrição detalhada dos cantos dos Kîsêdjê, suas imbricações com 

a fala e como eles estão presentes nos ritos e no cotidiano. Descreve e registra a presença 

do canto e da fala na festa do Rato, “rito de passagem no qual um menino começa sua 

iniciação nas atividades masculinas” (p. 27).  



12 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 O livro é dedicado aos cantos desse povo, a começar do próprio título. Seeger fala 

pouco sobre a música instrumental e os instrumentos utilizados, e explica da seguinte 

maneira o predomínio do canto sobre qualquer uso instrumental. 

Dada a importância dos ouvidos, da audição e da moralidade, e da boca, 

da fala e da masculinidade, fica mais fácil apreciar a importância da 

instrução, da oratória, da invocação e do canto. Até certo ponto, a 

correlação entre esses grupos de conceitos relativos à fala e à audição 

também explica por que os Kîsêdjê não desenvolveram um interesse 

muito grande pela música instrumental. A voz é seu instrumento 

musical mais importante, e principal objeto de avaliação crítica, e a 

palavra (materializada em canto) era um aspecto essencial do 

conhecimento. Ainda que os Kîsêdjê conhecessem, por mais de um 

século, as flautas dos povos do Alto Xingu, não adotaram as flautas ou 

a música de flauta como parte de seu repertório permanente, como 

adotaram as canções alto-xinguanas. Tampouco adotaram qualquer 

instrumento não indígena (p. 167). 

 Aparentemente, há mesmo pouco a falar. Os Kîsêdjê utilizam apenas chocalhos 

para acompanhar seu canto e Seeger pouco se refere a eles em sua análise. 

Os únicos tipos de instrumentos que os Kîsêdjê tocavam com 

regularidade eram os chocalhos. Com o chocalho, o próprio corpo vira 

um instrumento. Os chocalhos eram segurados com as mãos, com 

amarrilhos atrás dos joelhos, dependurando-se em cintos e tendo-os às 

costas. Eram feitos de cascos de animais, caroços de frutas, cabaças, 

cartuchos de balas de espingarda e pequenos guizos metálicos (p. 167). 

 A pouca referência resulta de um viés do pensamento musical ocidental: diante da 

magnificência de ‘nossa’ música, o uso aparentemente simplório dos chocalhos Kîsêdjê 

soa de menor importância. Para ‘nós’, suas melodias têm maior colorido e interesse 

musical; o significado das palavras cantadas e o modo de cantá-las têm uma variedade e 

riqueza que saltam mais aos olhos da óptica ocidental. Além disso, o que esses cantos 

representam em suas vidas, a tessitura social e cultural que os leva a cantá-los e a 

comunicação que ocorre entre os indivíduos e a totalidade da tribo por meio dos cantos 

parece condizente com a preeminência que lhes é dada. Ao menos assim soa ao olhar do 

estudioso treinado pelos parâmetros eurocêntricos. 

 No entanto, assistindo ao vídeo da Festa do Rato, registrada pelos Kîsêdjê, eu 

considero notável a participação dos chocalhos. Eles são usados todo o tempo em 

uníssono: percutidos junto ao passo, em geral com a pisada firme do pé direito no chão.  

  



A música como presença e presentificação | 13 

 

Ao assistir o vídeo, o leitor irá notar essa prática em diversos momentos. Seleciono 

alguns deles, na cronometragem do vídeo (Faixa 1, Amtô: A Festa do Rato, 2015): a partir 

dos 7’50 aos 8’ 30, dos 9’30 aos 10’, dos 10’15 aos 11’30, dos 22’35 aos 25’30, dos 25’45 

aos 27’50, dos 28’40 aos 30’15, dos 31’25 aos 32’35 e dos 33’30 aos 37’30. Praticamente 

em todo momento em que os Kîsêdjê tocam os chocalhos, o fazem em uníssono 

acompanhando a batida do pé direito no chão, à qual dão ênfase especial nas danças 

rituais. 

Quando menciona o uso dos chocalhos, Seeger nota que são chacoalhados junto 

com o passo: “portando chocalhos... se levantavam e abaixavam com o bater dos pés” (p. 

100); “com amarrilhos de chocalhos nos joelhos, cabaças pendentes por fios nas costas, 

chocando-se a cada passo...” (p. 207); “com uma pisada e um balançar dos chocalhos” (p. 

225) de mão; “os cantores começam a balançar seus chocalhos, bater os pés e murmurar 

seus cantos-chamado” (p. 226); “e, por instantes, eles apenas batem o pé e sacodem seus 

chocalhos no escuro” (p. 232). Estas são as menções que Seeger faz do soar dos chocalhos 

Kîsêdjê. 

 Não é a produção de um ritmo excepcional, não é um uso virtuosístico, não é um 

contrarritmo que enriquece o canto, não há qualquer riqueza polirrítmica (tão cara à nossa 

visão sobre a música das culturas ágrafas), não há sequer uma variação no uso rítmico 

dos chocalhos. A coisa toda parece de uma pobreza insignificante. 

 Um musicista treinado na música ocidental terá razão em enxergar um nada ou 

quase nada nos chocalhos enquanto contribuição musical, enquanto processo ou produto, 

enquanto representação ou comunicação de algo. Mesmo enquanto musicking parece ser 

desinteressante pela falta de diferenciação no que fazem. Passa muito bem como 

acompanhamento pobre e simplório de uma cultura cuja música é rudimentar e não 

aprendeu ainda o que pode a sofisticação musical. 

 Outro ponto de vista pode vir em socorro quanto ao valor da percussão repetitiva 

e uníssona dos chocalhos dos Kîsêdjê: justamente a repetição continuada é o elemento a 

ser considerado, pelo efeito monótono e hipnótico. Alguns autores consideram a 

percussão monótona causadora de alteração neurológica. Neher foi o primeiro a 

apresentar essa possibilidade com base em sua pesquisa (1962), afirmando que percussão 

monótona induz a modificações na emissão de ondas cerebrais. Embora o etnomusicólogo 

Gilbert Rouget (1985, p. 175) tenha contestado as conclusões de Neher, Csaba Szabó 

conduziu outros experimentos e, a partir deles, afirma que “a alteração da consciência 



14 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

durante a audição da percussão é muito semelhante à alteração da hipnose” (2006, p. 58), 

concluindo que “ouvir tocar a percussão influencia forte e efetivamente as experiências 

subjetivas” (p. 59). A repetição continuada da percussão Kîsêdjê teria efeito neurológico 

sobre os participantes do ritual, fazendo-os entrar em transe ou alterando sua consciência, 

sendo este o motivo de sua percussão.  

 Não obstante possa haver estimulação neurológica significativa no ritmo isócrono 

continuado, assim como esse ritmo possa portar simbologia socialmente construída, não 

é o efeito acústico-fisiológico nem a simbologia o que faz os Kîsêdjê praticarem sua 

percussão sempre a mesma, marcando a batida do pé direito no chão enquanto caminham 

à frente ou para trás, enquanto eles marcham no mesmo lugar, enquanto cantam seus 

cantos. 

 Assistindo os registros em vídeo, a impressão é que o toque do chocalho junto 

com o passo realça o momento presente daquilo que eles cantam e dançam. Eles estão 

muito seriamente empenhados na tarefa de realizar seu rito, evocando a presença de 

animais, como o rato, e o som do chocalho a cada passo reforça o que fazem. O chocalho 

é tocado não por qualquer outro motivo que não o reforço sonoro-musical de trazer ao 

momento presente o que o ritual e a cantoria evocam. A sensação de que o tempo presente 

se apresenta em todo momento, como que em porções, uma após a outra, é reforçado pela 

pisada forte marcada com o uso dos chocalhos. O tempo presente é vivificado. Ao 

momento de cada tempo presente soa o chocalho, o pé direito bate de modo estrepitoso 

no chão, afirmando a presença efetiva do que estão fazendo, do que é cantado e evocado.  

Tal acompanhamento instrumental antecede qualquer simbolismo. Não é música 

que visa representar algo, não há código simbólico. Ela evoca o despertamento da 

consciência para o presente. Não há estimulação cerebral que leve a rebaixamento, transe 

ou alteração de consciência. Também não é mero adorno, dada a trabalheira para produzir, 

vestir e colocar para soar tantos chocalhos, como se assiste no registro em vídeo. Há um 

sentido no som marcado passo a passo a cada momento cantado na Festa do Rato.  

A presença reiterada do som do chocalho marca o tempo presente, a cada passo, a 

cada instante vivido no rito. O som rítmico-musical do chocalho presentifica o tempo em 

que estão. Presentifica a presença dos animais que são cantados, de cada situação e do 

conteúdo vivido em cada etapa do rito. Tal aspecto da música Kîsêdjê não alude a algo 

nem representa algo.  



A música como presença e presentificação | 15 

 

Não representa um tempo idealizado, não é informação sobre o tempo, não é o 

tempo colocado em forma estética. É o próprio tempo tornado vivo e presente e, por 

conseguinte, capaz de presentificar o que está sendo evocado. 

 Não há espaço no pensamento ocidental para as considerações aqui colocadas. Por 

que seria necessário usar um artifício musical para tornar algo presente? Algo está 

presente ou não está; aquilo está ali ou não está; é o que diz o pensamento ocidental 

intuitivo. Por meio de artifício musical, esse algo poderia, quando muito, se fazer presente 

na subjetividade dos sujeitos, o que devolveria a música a representar ou simbolizar – e a 

proposição de presentificação seria sem sentido, pois nada está de fato presente porque 

soou música. 

 O psicólogo Benny Shanon também utiliza a palavra presentational 

[presentacional] contrapondo-a a representational [representacional]. Mas não o faz com 

o mesmo sentido que proponho. Para Shanon, o presentacional é uma forma de cognição, 

apenas mais próxima do corpo e de processos psicológicos do que a representação mental 

(2013, Epílogo, p. 2). O que ele postula para o termo presentificação não é exclusivamente 

intelectual, mas ainda assim é um modo de intelecção e não presença fenomênica. O que 

proponho não é um modo de cognição especial diante da música, mas que esta é o 

fenômeno de uma presença. Quando soa música, há uma realidade que se torna presente. 

Quando Seeger traz a interpretação dos próprios Kîsêdjê para o que acontece no 

ritual, o que eles contam é bem diferente do pensamento ocidental: 

Perguntei a diversos homens se os cantores se transformavam em ratos 

na Festa do Rato, e todos responderam que sim. Durante a noite, todos 

eram ratos (e homens também). Essa transformação é um dos pontos 

altos de toda a cerimônia. ... Então, como animais, eles deixam sua 

“aldeia da floresta” em direção à aldeia humana (p. 227). 

 O que se vê no registro em vídeo são homens voltando da floresta para sua aldeia, 

não são ratos nem homens meio ratos, embora gestos físicos e estratégias de ação sugiram 

haver algo da natureza do rato, como nota Seeger: “o ingresso silencioso na casa pela 

parede traseira é como o do rato” (p. 227), que entra escondido. Mas, visível e 

tangivelmente, são homens se fazendo de ratos, o que nos mantém no campo da 

representação, de uma coisa que representa outra. Muitos dirão: aí estão apenas homens 

se fazendo de ratos; quanta imaginação! 

 



16 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 Os Kîsêdjê se referem à presença de um ‘espírito do rato’ e não de um rato físico 

que se fundiu a seus corpos. O ‘espírito do rato’ para o pensamento ocidental é um dado 

puramente subjetivo (é uma imaginação). O espírito do rato para os Kîsêdjê é uma 

realidade tão visível e tangível quanto seus corpos físicos e a floresta onde dançam.  

 Encontramos esse mesmo tipo de percepção de mundo em outros povos. Seeger 

toma um exemplo próximo aos Kîsêdjê, o povo Bororo, seus vizinhos, os quais mantêm 

a “firme insistência de que eram araras” (p. 227). E afirma que “os Kîsêdjê são ratos, 

assim como os Bororo são araras: em certo contexto, e como expressão de ambiguidade. 

Fora da Festa do Rato a pergunta ‘você é um homem ou um rato?’ não faz o menor 

sentido; no contexto cerimonial, a resposta é ‘sim’” (p. 227). 

Para o pensamento ocidental não é possível ser homem e rato. Tal afirmação é um 

contrassenso ou absurdo – ainda mais quando se tem a evidência física da visão que faz 

enxergar homens dançando mal e mal como imitações de ratos.  

A lógica aristotélica, base para o pensamento científico, afirma que ‘se A é A, e 

B é B, então A não é B, não pode ser B’. O pensamento aristotélico define identidade 

conquanto igualdade e diferença: eu sou eu, o outro é o outro. Aquilo que é diferente não 

pode ser igual. O que é diferente de mim não sou eu, não está presente em mim: só pode 

ser o outro. É o conceito de identidade unitária, igual somente a si mesma e 

necessariamente igual a si mesma (2014, 998b, 20-30).  

Locke apoia-se em Aristóteles ao conceituar identidade para fins jurídicos e 

sociais, principalmente para definir o que é propriedade. Define a noção que se tem de 

identidade como “um ser pensante inteligente, que tem razão e reflexão, e pode 

considerar-se a si mesmo como si mesmo, a mesma coisa pensante em diferentes tempos 

e lugares” (1995, p. 246). 

Dentro da visão ocidental de identidade, em que identidade é o igual a si mesmo, 

homens são homens, ratos são ratos, homens não são ratos. Um homem não pode ser um 

rato, mesmo que em sua subjetividade ele se sinta ou ache que é um, ou mesmo que ele 

incorpore a essência do rato. 

 Seeger busca um sentido para a afirmação dos Kîsêdjê, frontalmente contrária à 

lógica aristotélica. Ele propõe que 

 



A música como presença e presentificação | 17 

 

Quando se tornam tanto homens como ratos, os homens são removidos 

do espaço e do tempo da atividade cotidiana. Sua identidade remete ao 

tempo do próprio mito, e “encerra um paradoxo”... na medida em que 

eles serão criaturas do pátio e da periferia a um só tempo [aludindo ao 

fato dos ratos virem da floresta para a aldeia, uma transição como a do 

menino que se tornará homem, para quem a Festa do Rato é dirigida]. 

É essa espécie de justaposição radical de tempos e espaços diferentes 

que confere a esses momentos sua potência conceitual e emocional. A 

transformação vespertina dos homens em homens / ratos guarda 

paralelos com ritos de passagem no mundo todo (p. 229). 

 Não é incomum nas formulações do pensamento em outras culturas que o eu e o 

outro sejam intercambiáveis ou, ao menos, que sejam definidos em termos diferentes da 

lógica ocidental. Para outro povo indígena brasileiro, os Kaxinawa, “há ambiguidade com 

relação à definição de fronteiras entre ‘eu’ e o ‘outro’” (Lagrou, 2002, p. 29) e esta 

ambiguidade é um “paradoxo insolúvel: o único modo de concebê-la é tornar-se a si 

próprio, ‘outro’” (p. 33). Eles encontraram “modos de ‘mimesis’ e transformação, 

diferentes maneiras de ‘trocar de pele’” como maneira de lidar com a alteridade, que para 

eles “nada mais é que a preparação para a jornada final” (p. 33). A transformação de 

alguém em outro alguém não é estranha a diversas culturas. É estranha, no entanto, à 

cultura ocidental que a considera mera imaginação, irrealidade ou doença. Para esta, a 

presença de um ‘outro’ onde antes havia só um ‘eu’ resulta da interpretação confusa feita 

por mentes despreparadas. 

 O antropólogo brasileiro Viveiros de Castro descreve a mudança de perspectiva 

como característica do pensamento indígena em tribos da região central e norte do Brasil, 

à qual ele chaou de perspectivismo. O ponto inicial para essa reflexão foi a 

concepção indígena segundo a qual o modo como os seres humanos 

veem os animais e outras subjetividades que povoam o universo – 

deuses, espíritos, mortos, habitantes de outros níveis cósmicos, plantas, 

fenômenos meteorológicos, acidentes geográficos, objetos e artefatos – 

é profundamente diferente do modo como esses seres veem os humanos 

e se veem a si mesmos (2017, p. 303-04). 

 

 Segundo Castro, 

Tal concepção está quase sempre associada à ideia de que a forma 

manifesta de cada espécie é um envoltório (uma “roupa”) a esconder 

uma forma interna humana, normalmente visível apenas aos olhos da 

própria espécie ou de certos seres transespecíficos, como os xamãs. 

Essa forma interna é o espírito do animal: uma intencionalidade ou 

subjetividade formalmente idêntica à consciência humana, 

materializável, digamos assim, em um esquema corporal humano 

oculto sob a máscara animal (p. 304-05). 



18 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 As noções de ‘eu’ e ‘outro’ não são estáveis nem têm fronteiras fixas e definidas, 

como na concepção ocidental. Desse ponto de vista, ser rato ou arara e ser gente ao mesmo 

tempo, isto é, a transição ou sobreposição entre identidades, não é contrassenso ou 

anomalia. É possibilidade. O perspectivismo postulado por Castro mostra como é possível 

ser rato e homem. A pode ser A, como pode ser B e, ainda, A pode ser A e B 

concomitantemente.  

Nessa concepção de mundo, a evocação da essência do rato para estar presente é 

um evento. Ela é levada a cabo por meio da música, pelo uso contínuo dos chocalhos 

balançados ao ritmo dos passos durante o ritual.  

 Assim, a questão é menos o absurdo da sobreposição entre homem e rato, e mais 

o que fazem os chocalhos naquele rito: por que soam os chocalhos? Por que os Kîsêdjê 

tocam seus chocalhos? Por que há música instrumental acompanhando os cânticos, 

embora esta música instrumental seja tão parca em recursos musicais? Por que mesmo 

assim os Kîsêdjê insistam em tocá-los?  

A marcação afirmativa do tempo presente feita pelo ritmo dos chocalhos traz a 

presença de algo que antes não estava ali: o espírito ancestral do rato, para o qual eles 

cantam suas evocações; como os Bororo fazem para as araras. Quer dizer, não se trata de 

remeter os homens (subjetivamente) “ao tempo do próprio mito”, como afirma Seeger, 

mas de trazer o espírito do rato (fisicamente) à presença naquele momento atual. Os 

Kîsêdjê não afirmam ‘fui parar num mundo distante no qual me transformo em rato’, mas 

afirmam que naquele momento eles são homem e rato. Os Kîsêdjê nem sequer dizem se 

transformarem em ratos. Dizem que são homens e são ratos num dado instante (e daí ser 

um rito de passagem, no qual o menino é àquele tempo menino e homem). Não há 

deslocamento para um plano ideal, como se os índios fossem platônicos. Há a vinda da 

presença de outro plano para aquela situação física, para aquele tempo e espaço. A música 

instrumental e os cantos presentificam uma realidade que antes não estava lá. 

Os chocalhos acionam a mudança de perspectiva. Há outra realidade, que antes 

não estava ali, tornada presente. Há a sobreposição de duas realidades que se tornam 

fisicamente presentes, uma delas não mais do que a outra. É sobreposição sem eliminação, 

é transformação não de um em outro, mas do ‘somente um’ para ‘ambos’. É 

presentificação, isto é, passa a haver uma presença que antes não havia. 



A música como presença e presentificação | 19 

 

É a música como postulada por Zuckerkandl: “um alargamento, um 

aprimoramento do eu, uma quebra das barreiras que separam o eu das coisas” (1976, p. 

23) e outras pessoas. É a música enquanto “o solvent mais natural das fronteiras artificiais 

entre eu e os outros” (p. 51). 

Uma revisão do conceito de identidade humana a partir do que se experimenta na 

relação com a música ainda está por ser escrita. Ela serviria de base apropriada para o 

manejo do conceito de identidade em musicoterapia e na psicologia. 

 

 Música enquanto Presentificação do ser no Candomblé e Umbanda 

Encontramos a mesma situação em outro contexto da cultura brasileira, bastante 

distinto do precedente. Nos ritos de possessão ou incorporação, no candomblé e na 

umbanda, a música é utilizada com função semelhante. Não são ritos indígenas. São ritos 

religiosos urbanos feitos por negros e brancos, respectiva e preponderantemente. Nascem 

de origem distinta dos ritos indígenas comentados. Neles encontramos papel semelhante 

para a música em contexto totalmente diferente. 

No candomblé, ao som dos atabaques (um tipo de instrumento de percussão) o 

adepto incorpora ou é possuído por um orixá (uma divindade), com o qual ele é 

relacionado. Contudo, ele não se transforma no orixá nem deixa de ser ele mesmo. Ele é 

ao mesmo tempo ele próprio e o orixá, ele próprio e outra entidade. E diz-se ainda que a 

pessoa se tornou mais ela mesma ao ser possuída pela divindade que, a princípio, seria 

um ‘outro’. A pessoa se torna “depositária de uma força divina que deve manter intacta” 

(Cossard, 2011, p.177), pois que é a fonte de sua vida. É ela mesma em outro registro, 

por assim dizer. A impertinência lógica destas colocações não incomoda aos praticantes 

dos ritos, assim como em nada incomoda aos Kîsêdjê. Candomblecistas praticam 

perspectivismo semelhante ao dos índios da região central do Brasil, sem que essas 

culturas, em sua origem, tivessem qualquer contato uma com a outra.  O ritmo percutido 

é o elemento impulsionador para desencadear a incorporação.  Ao explicar sua força nas 

cerimônias do candomblé, a socióloga Rosamaria Barbára afirma que 

Segundo a mitologia cada pessoa nasce com um dono-da-cabeça, que 

vive no corpo através do seu ritmo individual, da sua respiração, do seu 

andar. Esse ritmo pessoal por várias causas, pode ser esquecido ao 

longo da vida. O ritmo interior ligado ao orixá dono-da-cabeça ao longo 

da aproximação à religião e mais exatamente na iniciação é feito 

emergir e fixado definitivamente no corpo (1998, p. 8). 



20 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 A situação é semelhante, se não idêntica, em outro ritual brasileiro, a umbanda, 

no qual os adeptos incorporam entidades consideradas espirituais, a umbanda, tendo sido 

descrito em sua natureza e quanto ao papel da música em livro e artigo (Queiroz, 2017; 

2015). 

 De outra maneira e em outro contexto são experiências semelhantes à descrita para 

os Kîsêdjê. Nos dois rituais, o ritmo musical é o elemento que presentifica um aspecto do 

ser oriundo de outra dimensão, que não aquela do visível e do tangível. Mais uma vez não 

se trata de representar um nível ideal, ou elevar a subjetividade a outro nível, mas trazer 

outra realidade à presença vivenciada no corpo. Em todas essas experiências, o corpo é o 

meio pelo qual o sujeito experimenta o ritmo percussivo e, por meio deste, a presença de 

outro ser, ou outro nível de ser, presente no ritmo e, pelo ritmo, no corpo do sujeito. 

 A vibração rítmica do som percutido produz a experiência de presentificação na 

vivificação do tempo vivido. O ritmo isócrono dos Kîsêdjê e o ritmo sincopado dos 

atabaques candomblecistas e umbandistas, a despeito de suas diferenças rítmicas e 

musicais, levam os participantes a experimentar em seus corpos a presença de entes que, 

fora da experiência rítmica, não são ali encontrados.  

 

 Ritmo enquanto presença viva 

Talvez a presença de música rítmica em cerimônias de diversas culturas se deva à 

presença de uma identidade sonora universal rítmica (Benezon, 1988, p. 35; Rouget, 

1985, p. xviii) para os seres, inclusive os da espécie humana. A reafirmação do tempo 

presente dos Kîsêdjê e o deslocamento sincopado dos candomblecistas e umbandistas, 

assim como outros usos da rítmica musical em diferentes ritos, conduzem à experiência 

de presentificação devido à mesma raiz: de algum modo, nossa psicobiologia reconhece 

na vibração rítmica outro ser vivente, ‘um outro coração que bate’. Este é um meio não 

de representar e imaginar a presença de outro ser vivente, mas de efetivamente perceber 

a presença de outro ser vivente, sem que isto seja uma delusão ou imaginação. 

Se os seres presentificados pelo ritmo musical são incorpóreos – sejam ratos, araras 

ou orixás – e se a vibração (inclusive a sonora) é energia vibratória antes de tudo, então é 

a essência vibratória do rato, da arara ou do orixá o que a música torna presente – e, se 

assim for, esta presença é absolutamente física, não representacional.  



A música como presença e presentificação | 21 

 

Não é um ritmo representado o rato, mas a vibração do espírito do rato que a música 

dos Kîsêdjê traz à Festa do Rato, assim como é a essência denominada orixá, um espírito, 

que a música do candomblé presentifica à experiência do adepto. 

 Barbára afirma que o ritmo dos atabaques não apenas atua na incorporação dos 

orixás, mas que também “cada orixá tem seu toque que é único e original e que 

simbolicamente corresponde... aos elementos naturais dos quais é composto” (1998, p. 

9). Outros estudiosos dizem o mesmo: a natureza vibratória dos diferentes ritmos 

utilizados no candomblé é a presentificação de cada orixá. Roger Bastide afirma que “os 

ritmos sonoros dos tambores que os acompanham [são os]... leitmotiv destinados a atrair 

os orixás” (2001, p. 36). Giséle Cossard que “os ogãs [percussionistas] começam a tocar 

ritmos ligados a certas divindades” (2011, p. 117). Pierre Verger que “no início da 

cerimônia, os atabaques são batidos sem acompanhamento de danças e cantos, o que 

contribui para realçar, graças a essa ausência de elementos melódicos, a pureza do ritmo 

associado a cada orixá” (2002, p. 72). 

Joseph Moreno, musicoterapeuta, estudou o candomblé enquanto terapia e 

igualmente afirma que “os ritmos dos tambores e cânticos dos orixás são os mecanismos 

principais para desencadear os iniciados no estado de transe” (1995, p. 230). Ele destaca 

o poderoso sistema de crenças do candomblé como sendo o meio pelo qual ampara as 

pessoas, fazendo o papel de meio terapêutico e proporcionando condições à alteração de 

consciência dos adeptos. Mesmo em sua obra posterior (2004), Moreno entende esses 

elementos enquanto apoio ritualístico e terapêutico muito mais do que como prática de 

alteração efetiva da realidade. 

Moreno e Rouget assumem que o ritmo da percussão é o fator que desencadeia a 

incorporação no candomblé, mas não se atêm ao que acontece entre a música rítmica e os 

processos internos daqueles que são incorporados. 

Diante do possível questionamento da razão pela qual o ritmo, presente em tantas 

outras manifestações humanas – como no movimento corporal em trabalhos repetitivos – 

não promove modificações iguais a estas postuladas para a música, temos o argumento 

do musicólogo Mário de Andrade, ao dizer que “na música... o ritmo se apresenta puro, 

indisfarçado, não desviado, contendo a sua significação em si mesmo” (1972, p. 14).  

 

 



22 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

Zuckerkandl fala da música como a arte temporal por excelência, “no especial 

sentido de que nela o tempo revela a si mesmo à experiência” (1973, p. 200). A música 

vivifica o tempo vivido, o tempo do instante experimentado, acima de tudo, por meio do 

corpo e de suas sensações. Suas ideias podem ser uma introdução para esclarecer por qual 

razão o ritmo vivifica o tempo e se torna presença atuante. 

O efeito da música com a qual estamos lidando aqui, e que de uma 

maneira geral pode ser chamada de êxtase, baseia-se muito menos em 

tons como tais, em melodia ou harmonia, do que em ritmo - e 

especificamente em um ritmo especialmente projetado para trazer à 

tona a batida incessantemente repetida da onda métrica. O ouvinte é 

pego pelo movimento, atraído cada vez mais para ele, e finalmente 

levado irresistivelmente junto com ele. O fenômeno não se restringe aos 

casos em que a música serve como um meio para um fim; só é exibido 

de forma mais clara e nua lá. Sempre sentimos isso, em vários graus de 

intensidade, quando ouvimos música cuja estrutura é métrica; é um 

elemento básico da nossa experiência musical; pode se tornar o meio 

dos efeitos artísticos mais poderosos. (1973, p. 174) 

 

E dos mais poderosos efeitos na organização da identidade humana (Queiroz, 

2017, p. 636-37) e na relação que nosso ser estabelece consigo mesmo por meio da 

música. Mas, além disso, a presença da música traz uma nova realidade a existir ao nosso 

redor. 

 

 Música enquanto Presentificação do ser na Musicoterapia 

 O processo de presentificação do ser por meio da música é encontrado também 

na musicoterapia, campo de vivências bem distante de ritos indígenas brasileiros ou de 

ritos religiosos de qualquer natureza. Seu testemunho traz evidência idêntica, desde outro 

ângulo. Embora em musicoterapia não se utilize o termo presentificação, o conceito não 

lhe é estranho, pelo contrário. 

 Na abordagem Nordoff-Robbins, ou Musicoterapia Criativa, a descrição do caso 

Edward (Nordoff e Robbins, 1977, p. 23-36 e as sessões gravadas, faixas 1 a 3) ilustra 

como a música do musicoterapeuta ao piano faz contato com o menino Edward, autista, 

trazendo-o à sua própria presença. Paul Nordoff toca acordes ao piano espelhando o choro 

do menino, em resposta aos tons emitidos por seu choro, pois que ele, na primeira sessão, 

somente chora. Essa música improvisada progressivamente leva o menino a responder à 

música modificando e modulando rítmica e tonalmente o choro. 

 



A música como presença e presentificação | 23 

 

Ele cantou - ou pelo menos o que ele fez foi cantar para ele. (…) Ele 

dirigiu seu canto-choro (“choro” porque ele usava sua voz habitual de 

choro) na afinação da música, respondendo às harmonias, respondendo 

aos aumentos de volume com os seus próprios e frequentemente 

“colocando” seus tons ritmicamente nos acordes ou no repouso (p. 29).  

 A partir da quinta sessão, Edward faz jogos vocais tonais e rítmicos respondendo 

às canções entoadas ao piano pelos musicoterapeutas. As palavras ganham corpo na 

sétima sessão, quando Edward responde ‘hello’ [‘olá’] à ‘Hello song’ [‘Canção de olá’] 

entoada pelos musicoterapeutas. Na nona sessão, Edward canta seu nome, numa terça 

menor descendente, vocalizando-o de maneiras variadas em resposta à música feita pelos 

terapeutas. O menino reconhece sua presença ao cantar seu nome. Edward se presentifica 

ao cantar seu nome. A música trabalha no sentido de trazer o menino à sua própria 

presença, superando as barreiras da condição limitadora. 

 Outro caso paradigmático da abordagem Nordoff-Robbins é o do menino Terry, 

também autista (Aigen, 1998, p. 81-105, faixas 20 a 35 do CD 1). Nas primeiras sessões, 

ele somente percute prato e bateria. Adiante, quando Terry passa a vocalizar palavras 

cantadas, os musicoterapeutas propõem a canção improvisada em pergunta “where is 

Terry” [“onde está Terry”] e resposta “Terry is here” [“Terry está aqui”]. O auge do 

processo é descrito por Aigen quando 

Ouvimos Terry ser estimulado a cantar novamente, enquanto Paul e 

Clive cantam "Terry is__", deixando de fora a última palavra. Terry 

preenche a palavra "aqui" em um longo tom melódico, cantando no tom, 

e então o faz mais duas vezes. O que é notável aqui é a participação 

musical ativa de Terry, a sensibilização consciente que lhe permite 

participar dessa maneira e o interesse em afirmar sua existência de 

maneira expressiva e estética (p. 96).  

 Outra vez, a música presentifica um ser que antes não conseguia ou não podia se 

fazer presente. No caso das duas crianças, devido a condições limitadoras de sua estrutura 

psiconeurológica. Nas situações mencionadas antes, do candomblé, da umbanda e da 

Festa do Rato, devido a outra condição limitadora, a saber, a incorporeidade dos seres lá 

evocados. 

 Na musicoterapia musicocentrada, temos o caso do menino Luiz Augusto, 

também dentro do espectro autista, praticamente cego e surdo, cujo movimento 

estereotipado do balanço das pernas com ritmo constante e ordenadamente estável, é a 

única manifestação evidente durante as sessões. Esse movimento foi correspondido pelos 

musicoterapeutas ao teclado com o modo dórico descendente, nota a nota, com pequenas 



24 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

variações, dialogando com a ordem simétrica expressa pelo movimento do menino. A 

partir disso, Luiz começa a vocalizar e ter novas expressões, no setting e com seus 

familiares, passa a ter nova presença em sua vida (Queiroz, 2019, p. 146-47; 153-57). 

A música traz o ser (da criança) à frente da experiência vivida no processo 

musicoterápico nas abordagens musicocentrada e Nordoff-Robbins, assim como vimos 

ocorrer nos ritos religiosos. 

 Nos exemplos em musicoterapia o que presentifica é o trabalho conjunto de ritmo, 

melodia e palavra – no fazer musical conjunto de paciente e musicoterapeutas. Contudo, 

o que ocorre aqui, essencialmente, é o mesmo que no rito Kîsêdjê, na umbanda e no 

candomblé: a combinação entre canto e percussão (entre ritmo e melodia) abre as portas 

para uma presença que antes não estava presente. A música opera não como representante 

de algo, mas para a presentificação do ser. 

 A música enquanto presença está, de certa forma, na proposição dos 

musicoterapeutas John Carpente e André Brandalise, que postulam para ela posição 

diferente daquela de ‘símbolo que comunica’. A partir do conceito Nordoff-Robbins de 

“being in music”, eles propuseram que terapeuta e paciente vivam e se experimentem 

enquanto seres na música (Brandalise, 2001, p. 30) criando diagrama em que música, 

paciente e musicoterapeuta ocupam os vértices de um triângulo equilátero (p. 30 e 41). 

Nele, a música não é um mediador que intercomunica os outros dois pontos. Cada polo é 

um vértice de igual potência. A música é uma presença por si. É um terceiro “ser” no 

setting musicoterápico. A própria música é uma presença tal qual um ser que tem 

demandas e atua ao lado de paciente e terapeuta. 

 De certo modo, Aigen traz a mesma ideia, não do ponto de vista da música, mas 

do ser humano, quando afirma que “nossos seres mais íntimos são musicalmente 

expressos através de todas as nossas interações no mundo” (2005, p. 131). Não apenas a 

música é um ser, mas o ser humano interage musicalmente no mundo e com o mundo. 

Embora a música não seja um ser tal qual um da espécie humana, o ser musical e o ser 

humano se encontram enquanto presenças interatuantes. 

 A ênfase concedida à melodia ou ao ritmo na música em diferentes contextos 

talvez se relacione a seus diferentes papéis. Talvez a música melódica nos eleve a uma 

dimensão ideal, enquanto a música rítmica traga a presença do mundo ideal ao momento 

e lugar presente. Mas estas são conjecturas. 



A música como presença e presentificação | 25 

 

Música enquanto presença  

Paul Valéry afirma que  

A música possui um reino próprio que é absolutamente seu.  O mundo 

da arte musical, mundo dos sons, está bem separado do mundo dos 

ruídos... se nesta sala onde estou falando, onde vocês ouvem o ruído de 

minha voz, se um diapasão ou um instrumento bem afinado começasse 

a vibrar... vocês teriam a sensação de um começo, o começo de um 

mundo; uma atmosfera diferente seria imediatamente criada, uma nova 

ordem seria anunciada, sua atenção seria organizada para recebê-lo. 

(2007, p. 202).  

 

A música “adiciona ao nosso estoque de realidade” (Zuckerkandl, 1976, p. 337).  

 A música é um evento condutor de forças, uma presença viva e, sendo assim, é 

presença que se relaciona com as demais presenças humanas no ambiente em que soa. A 

relação se estabelece entre a presença da música e o ser das pessoas. Esta relação 

desencadeia a manifestação do ser das pessoas, aquele aspecto do humano que precede, 

fundamenta e é a fonte criadora dos aspectos manifestos da personalidade. É o que 

Robbins & Robbins denominam “o ser-dentro-do-self” no qual “vive o potencial de 

desenvolvimento criativo” (1991, p 56). 

 Em sua apresentação da musicoterapia musicocentrada, Aigen utiliza a clássica 

comparação entre movimento e música para aproximar música e vida humana, afirmando 

que elas “elas estão conectadas por meio do fenômeno do movimento” (2005, p. 265) e 

desenvolve diversas correlações entre formas musicais e formas de organização e 

formação da personalidade: estrutura e liberdade, tensão e liberação, mudança e 

transformação (p. 267-68) para dizer das analogias formais (estéticas) a partir das quais a 

música atua terapeuticamente. 

 O que procuro com a argumentação deste artigo é afirmar que a relação entre 

música e ser humano precede suas correlações formais. Tais correlações são 

consequência de uma afinidade fundamental e não a causa da conexão forte entre música 

e ser humano. 

 Os aspectos formais da música são importantes, sem dúvida, e devem ser usados 

para as finalidades pretendidas no processo musicoterápico e nos ritos evocatórios. Mas, 

há algo anterior às diversas formas musicais possíveis que é o cerne de sua atuação, 

inclusive em musicoterapia. 



26 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

 Brian Abrams procurou uma definição de música em um autor tão antigo quanto 

Boetius, retomando a liberdade para considerar a música “como um princípio vivo da 

própria humanidade” (2011, p. 115) e com isso repropor o sentido de música na teoria 

geral da musicoterapia (p. 118). A música enquanto presença e presentificação traz alento 

semelhante ao sentido da música em musicoterapia e em toda atividade humana. 

A música é uma presença antes e primordialmente de representar isso ou aquilo. 

A presença da música é da ordem do vibracional, o que não diz de algo incorpóreo, mas 

de natureza tal que, embora corpórea, tem presença atuante não enquanto corpo visível e 

tangível, mas enquanto algo cujo corpo não se vê nem se toca diretamente.  

A natureza vibratória da música é sua maneira peculiar de presença no mundo – 

por assim dizer, uma ‘corporeidade incorpórea’. E se ela tem presença atuante; se quando 

há música o próprio tempo se revela; se suas forças atuam palpavelmente na presença 

pura do ritmo, de modo a cumprir o papel de presentificação em diversas atividades 

humanas, tudo isto não significa que seu papel enquanto símbolo capaz de representação 

possa ser descartado ou deixe de existir. 

A música é evento no mundo exterior, abrindo as portas para uma nova realidade 

e um novo ser. Este conceito se expressa pelo fato de que nas mais diversas culturas não 

há prática religiosa ou espiritual ausente de prática musical. Quando se considera a 

possibilidade de contato com outro reino, a música tem papel importante. Contudo, a 

relação entre música e religião, ou espiritualidade, é questão ainda em aberto.  

 Aigen cita Sylvan quando afirma 

que certas formas de música popular constelam experiências religiosas 

para o público, mas como a sabedoria convencional considera os estilos 

de música pop como "formas triviais de entretenimento secular" (p. 3), 

suas dimensões religiosas são marginalizadas, ocultas à vista e 

incompreendidas (2005, p. 287). 

A música enquanto presença que se relaciona com nosso ser ajuda a compreender 

por que a música nos desperta para a dimensão espiritual. Ela nos remete, quando nos 

abrimos de certa maneira a ela, ao contato com aspectos essenciais de nosso ser, 

possivelmente aquele aspecto em nós que faceia os planos espirituais. 

 

 



A música como presença e presentificação | 27 

 

Se ao fazer música para entretenimento ou finalidade estética, a questão da música 

enquanto presença pode não ser importante – afinal, a música passou muito bem por 

muitos séculos entre nós do Ocidente sendo considerada um modo de representação –, na 

atuação musicoterápica o fato de os sons musicais se referirem ao ser, primordialmente, 

redefine o cerne do papel da música nesta prática. 

Em musicoterapia, considerar a música como presença, como um evento condutor 

de forças, aponta para ela ser estímulo à manifestação do ser, ou de aspectos do ser, que 

antes não estavam manifestos; permite à música transformar e atualizar a identidade da 

pessoa, inclusive ultrapassando barreiras existentes na identidade já formada. A música 

contata o ser desde sua raiz e faz com que ele manifeste novas formas de ser, mais do que 

apenas facilita reajustes na superfície rígida de nossas personalidades. Os termos music 

child e condition child (Robbins & Robbins, 1991, p. 57) se referem a essas dimensões, 

profunda e superficial, do ser. 

Postular a música como um evento condutor de forças pode soar semelhante à 

colocação de Alfred Gell (2018) a respeito de a arte ser um agente, algo que atua. No 

entanto, há uma diferença fundamental: para Gell, arte atua mas não é um ser, e sua 

atuação ocorre no nível dos estímulos e respostas socialmente construídos. Procurei 

mostrar que a música se relaciona diretamente com os aspectos mais internos do ser, 

muito além da relação estímulo e resposta, e de construções sociais, como também afirma 

Paul Nordoff (Robbins & Robbins, 1998, p. 137).  

A colocação de Abrams, quando busca uma definição de música para a 

musicoterapia, de que é preciso “compreender a musicoterapia baseada na música como 

uma modalidade de ser, transcendendo a música como um meio” (2011, p. 118) converge 

com o sentido de música que procurei trazer. Experimentar a música enquanto um ser no 

setting musicoterápico é toma-la como uma modalidade de ser, mas é também estabelecer 

com ela uma relação que me desperta meu ser com mais inteireza do que ocorre em outras 

práticas humanas, sejam artísticas ou não. 

A relação total do ser do humano com o ser da música (mais do que correlações 

emocionais, estéticas e representacionais) é o ponto de partida que proponho para pensar 

música em musicoterapia. O papel do corpo, por exemplo, nessa relação total é tão ou 

mais importante do que da subjetividade e da mente abstrata, como mostram os exemplos 

trazidos neste texto. 



28 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

Os diversos modos de ser da música – representação, forma estética, comunhão, 

fazer musical, presentificação e presença – não são excludentes. Atuam ora um ora outro 

ora vários modos, em alguma medida, conforme o contexto e o sentido com que a música 

é feita. Contudo, considero que quando soa música sua potência primordial é ser uma 

presença viva e ter a capacidade de presentificar os seres.  

Em palestra no Círculo Eranos, em 1961, Zuckerkandl fez a seguinte colocação: 

“Entende-se sem dificuldade de que modo se referem as palavras às coisas, mas 

permanece obscuro como e por que os sons se referem ao ser” (2004, p. 178-79). As 

atividades humanas tão distintas aqui apresentadas, o ser da criança, do rato, do orixá e 

outros entes a princípio incorpóreos – que se manifestam com a presença da música – 

esboçam resposta a esta questão, diante da qual o próprio Zuckerkandl se assombra, 

dizendo que “então se revela monstruosa a afirmação de que a música pertence ao ser das 

coisas” (p. 180).  

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRAPHICAL  

Abrams, Brian. (2011).  Understanding music as a temporal-aesthetic way of being: 

Implications for a general theory of music therapy. In: Journal The Arts in Psychotherapy, 

38. 

Ansdell, Gary. (2014). How Music Helps in Music Therapy and Everyday Life. Surrey: 

Ashgate. 

Aigen, Kenneth. (2007). In Defense of Beauty: A Role for the Aesthetic in Music Therapy 

Theory. Nordic Journal of Music Therapy, 16(2), p. 112-128. 

Aigen, Kenneth. (2005). Music-Centered Music Therapy. Gilsum: Barcelona Publishers. 

Aigen, Kenneth. (1998). Paths of Development in Nordoff-Robbins Music Therapy. 

Gilsum: Barcelona Publishers. 

Andrade, Mario de. (1972). Namoros com a medicina. São Paulo: Livraria Martins. 

Aristóteles. (2014). Metafísica, III. Madrid: Gredos Editorial. 

Arom, Simha. (2000). Prolegomena to a Biomusicology. In: Wallin, N., Merker, B., 

Brown, S. The origins of Music. Cambridge: Bradford Book, p. 27-30. 



A música como presença e presentificação | 29 

 

Barbára, Rosa M. S. (1998). A terapia musical no candomblé. VIII Jornada sobre 

Alternativas Religiosas na América Latina, São Paulo. 

Bastide, Roger. (2001). O Candomblé da Bahia. São Paulo: Companhia das Letras. 

Benenzon, Rolando. (1988). Teoria da Musicoterapia. Sao Paulo: Summus. 

Blacking, John. (2005). Music, Culture and Experience: selected papers of John 

Blacking. Chicago: University of Chicago Press. 

Blacking, John. (2000). How Musical is Man. Seattle: University of Washington Press. 

Bonny, H. (1978). Guided Imagery and Music: The Role of Taped Music Programs in the 

GIM process. Baltimore: ICM Books. 

Brandalise, André. (2001). Musicoterapia músico-centrada. São Paulo: Apontamentos. 

Castro, Eduardo Viveiros de. (2017). A Inconstância da Alma Selvagem. São Paulo: Ubu.  

Cossard, Giséle Omindarewá. (2011). Awô: o mistério dos orixás. Rio de Janeiro: Palas. 

Elliot, David J. (1995). Music matters. A new Philosophy of Music Education. New York, 

Oxford: Oxfor University Press. 

Gell, Alfred. (2018). Arte e Agência: uma teoria antropológica. São Paulo: Ubu. 

Geissmann. Thomas. (2000). Gibbon Songs and Human Music from an Evolutionary 

Perspective. In: Wallin, N., Merker, B., Brown, S. The origins of Music. Cambridge: 

Bradford Book, p. 103-124 

Hanslick, Eduard. (1994). Do Belo Musical. Lisboa: Edições 70. 

Jackobson, Roman. (2003). Linguística e Comunicação. São Paulo: Cultrix. 

Lagrou, Elsjie M. (2002). O que nos diz a arte kashinawa sobre a relação entre identidade 

e alteridade. Mana, 8 (1), p. 29-61. 

Langer, Susanne. K. (1980). Sentimento e forma. São Paulo: Perspectiva. 

Merriam, Alan P. (1964). The Anthropology of Music. Evanston: Northwestern University 

Press. 

Meyer, Leonard. B. (1984). Emotion and Meaning in Music. Chicago: The University of 

Chicago Press. 



30 | QUEIROZ, Gregório Pereira 

 

Moreno, Joseph J. (2004). Activa tu música interior: musicoterapia y psicodrama. 

Barcelona: Herde. 

Moreno, Joseph. Moreno, Joseph J. (1995). Candomblé: Afro-Brazilian Ritual as 

Therapy. In: C. B. Kenny. Listening, Playing, Creating: Essays on the Power of Sound. 

Albany: State University of New York Press, p. 217-232. 

Neher, Andrew. (1962). A physiological explanation of unusual behavior in ceremonies 

involving drums. Human biology, 4: 151-160. 

Nordoff, Paul e Robbins, Clive. (1977). Creative Music Therapy: individualized 

treatment for the handicapped child. New York: The John Day Company. 

Pinto, Tiago de Oliveira. (2001). Som e música. Questões de uma Antropologia Sonora. 

Revista de Antropologia, vol. 44 nº 1, São Paulo, p. 221-286. 

Queiroz, Gregório J. P. (2017). O papel da música na umbanda e na reorganização das 

id/entidades: uma visão psicossocial. Mauritius: Novas Edições Acadêmicas. 

Queiroz, Gregório J. P. (2015). Umbanda Music and Music Therapy. Voices, vol. 15 nº 

1. https://voices.no/index.php/voices/article/view/780/677. 

Robbins, C. & Robbins, C. (1998). Healing Heritage: Paul Nordoff Exploring the Tonal 

Language of Music. Gilsum: Barcelona Publishers. 

Robbins, Carol & Clive. (1991). Self-communication in Creative Music Therapy. In: 

Bruscia, Kenneth. Case Studies in Music Therapy. Gilsum: Barcelona Publishers, p. 56-

72. 

Rouget, G. (1985). Music and Trance: a Theory of the Relations between Music and 

Possession. Chicago: Chicago Press. 

Seeger, Anthony. (2015). Por que cantam os Kîsêdjê – uma antropologia musical de um 

povo amazônico. São Paulo: Cosac Naify. 

Seeger, Anthony. (2008). Etnografia da música. Cadernos de Campo, nº 17, São Paulo. 

Slater, Peter. (2000). Birdsongs Repertoires: Their Origins and Use. In: Wallin, N., 

Merker, B., Brown, S. The origins of Music. Cambridge: Bradford Book, p. 49-64 

Small, Christopher. (1998). Musicking: the meanings of performance and listening. 

Middletown: Wesleyan University Press. 



A música como presença e presentificação | 31 

 

Stige, Brynjulf. (2008). The Aesthetic or Multiple Aesthetics?, Nordic Journal of Music 

Therapy, 17:1, p. 25-29. 

Stige, Brynjulf. (2002). Culture-centered Music Therapy. Gilsum: Barcelona Publishers. 

Szabo, C. (2009). The Effects of Listening to Monotonous Drumming on Subjective 

Experiences. In: D. Aldridge & J. Fachner. Music and Altered States: Consciousness, 

Transcendence, Therapy and Addictions. London: Jessica Kingsley, p. 51-59. 

Turino, Thomas. (2008). Music as Social Life: the politics of participation. Chigaco: The 

University of Chicago Press. 

Valéry, Paul. (2007). Variedades. São Paulo: Iluminuras. 

Verger, Pierre Fatumbi. (2002). Orixás. Salvador: Corrupio. 

Zuckerkandl, Victor. (2004). Cantar y Hablar. In: Ortiz-Osés, A. (org.). Los Dioses 

Ocultos: Círculo Eranos II. Barcelona: Anthropos, p. 171-208. 

Zuckerkandl, Victor. (1976). Man the Musician. Princeton: Princeton University Press. 

Zuckerkandl, Victor. (1973). Sound and Symbol: Music and the External World. 

Princeton: Princeton University Press. 

 


