
© EUROPEAN REVIEW OF ARTISTIC STUDIES, 2025, vol. 16, n. 2, pp. 26-41 ISSN 1647-3558 

https://doi.org/10.37334/eras.v16i2.337 

 

ARTIGO ORIGINAL | ORIGINAL ARTICLE 

 
 

 

A MULA SEM CABEÇA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE DUAS 

VERSÕES DA FIGURA LENDÁRIA DENTRO DO IMAGINÁRIO COLETIVO 

SACRO LATINO 

A mula sem cabeça: a comparative analysis between two versions of the legendary 

figure in the sacred latin collective imaginary 

 

SOUZA, Clara1; SOARES, Maria Luísa de Castro2; JUBILADO, Odete3 & AMARANTE, Natália4 

 

Resumo 

Este artigo visa comentar a lenda A Mula Sem Cabeça a partir de duas versões diferentes: uma 

narrativa oral colhida de um morador do interior nordestino e um cordel da autora Marion Villas 

Boas. A proposta principal é entender de que forma essas expressões da tradição popular carregam 

valores culturais e religiosos que fazem parte do imaginário brasileiro. Por meio de uma leitura 

semiótica, o estudo observa os símbolos, as estruturas e os sentidos que percorrem as duas 

versões, destacando o que permanece, o que muda e o que nos diz sobre a narrativa popular. A 

pesquisa fundamenta-se nos modelos narrativos propostos por Greimas, Propp, Larivaille e 

Cristina Macário Lopes, com o intuito de analisar as funções actanciais, a caracterização dos 

papéis das personagens e os mecanismos estruturais que organizam e sustentam o enredo de cada 

relato. 

 

 

Abstract  

This article discusses the legend of the Mula Sem Cabeça based on two different versions: an oral 

narrative collected from a resident of the Northeastern countryside and a cordel poem by author 

Marion Villas Boas. The main goal is to understand how these expressions of popular tradition 

convey cultural and religious values that are part of the Brazilian imagination. Through a semiotic 

analysis, the study examines the symbols, structures, and meanings that permeate both versions, 

highlighting what remains, what changes, and what tells us about the popular narrative. The 

research draws on the narrative models of Greimas, Propp, Larivaille, and Cristina Macário 

Lopes, seeking to understand the functions, roles, and dynamics that underpin the plot in each 

account. 

 

Palavras-chave: Mula Sem Cabeça; Literatura de Cordel; Tradição Oral; Simbolismo; Análise Semiótica.   

Key-words: Mula Sem Cabeça; Cordel Literature; Oral Tradition; Symbolism; Semiotic Analysis. 

Data de submissão: março de 2025 | Data de publicação: junho 2025.  

 

                                                           
1 CLARA SOUZA – UTAD | Universidade de Trás-os-Montes e Alto Douro, PORTUGAL: 

email: claracsoli@gmail.com  
2 MARIA LUÍSA DE CASTRO SOARES – UTAD, PORTUGAL: email: lsoares@utad.pt  
3 ODETE JUBILADO – Universidade de Évora PORTUGAL: email: jubilado@uevora.pt  
4 AMARANTE, Natália – UTAD, PORTUGAL: email: namarant@utad.pt  

mailto:claracsoli@gmail.com
mailto:lsoares@utad.pt
mailto:jubilado@uevora.pt
mailto:namarant@utad.pt


27 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

INTRODUÇÃO 

A literatura de tradição oral, segundo Paul Sébillot, integra contos, lendas, mitos, 

adivinhas, orações, frases, entre outras formas narrativas, que se tornaram tradicionais ou 

evidenciam uma história de raízes culturais, com substrato literário, transmitida por vias 

não gráficas (Sébillot apud Cascudo, 2001, p. 332). Embora sujeitas a variações formais 

e contextuais, tais narrativas preservam funções estruturais semelhantes, como 

demonstrou Vladimir Propp na Morfologia do Conto Maravilhoso (2001). 

 No Brasil, a oralidade é responsável pela preservação e renovação do imaginário 

popular. O folclore brasileiro abriga figuras míticas como o Saci, a Iara, o Curupira e a 

Mula Sem Cabeça. Esta última, em particular, sintetiza temas como pecado, desejo 

proibido, punição religiosa e redenção, que são, muitas vezes, emoldurados por elementos 

sobrenaturais que dialogam com a religiosidade católica e com valores comunitários 

rurais.  

 Este trabalho tem como objetivo analisar e comparar duas versões da lenda A Mula 

Sem Cabeça: uma em forma de cordel, escrito por Marion Villas Boas, e outra recolhida 

numa conversa com um morador do interior nordestino, que afirma ter vivenciado um 

encontro com a criatura. A comparação entre o texto fixado e a sua versão oral permitirá 

observar a metamorfose da literatura popular, muitas vezes representada pelo hibridismo 

genológico, bem como os elementos simbólicos e expressivos que ultrapassam o avanço 

do tempo, consolidando assim a figura da Mula como parte essencial do património 

imaterial brasileiro. 

 

I - Os géneros literários  

A Mula Sem Cabeça é geralmente classificada como uma lenda popular, mas 

pode, em certos contextos, ser entendida também como um mito popular, dependendo da 

abordagem teórica e do grau de simbologia que se lhe atribui. Uma lenda baseia-se, em 

princípio, num acontecimento que poderia ter ocorrido - algo “possível”, ainda que 

fantástico. Está ligada a um lugar e tempo concretos (por exemplo, “numa aldeia do 

interior, uma mulher foi amaldiçoada…”). A lenda serve para explicar costumes, crenças 

ou advertir moralmente (neste caso, sobre o pecado e o castigo). Transmitida oralmente, 

mistura o real e o sobrenatural, mas sem pretensão de origem sagrada. Por isso, na 

tradição folclórica brasileira, A Mula Sem Cabeça é considerada uma lenda moral e 



A MULA SEM CABEÇA | 28 

 

religiosa - uma narrativa de advertência. O mito está intimamente ligado às origens - do 

mundo, dos deuses, da morte, do fogo ou do amor. Trata-se de uma narrativa fundadora 

e sagrada, que procura explicar o “porquê” das coisas. Apresenta, assim, uma dimensão 

simbólica profunda e universal, povoada por personagens arquetípicos, como deuses, 

heróis e monstros. 

No caso de A Mula Sem Cabeça, embora se trate de uma lenda, o texto revela 

traços de natureza mítica, nomeadamente o caráter de metamorfose (a transformação de 

uma mulher em animal amaldiçoado), a tensão entre o sagrado e o profano (Eliade, 1992), 

o simbolismo do fogo e da punição divina, bem como a função explicativa de um tabu 

social - a relação amorosa com o sacerdote. Deste modo, alguns estudiosos do folclore e 

da antropologia - entre os quais Câmara Cascudo e Roberto DaMatta (1986) - referem-se 

a esta narrativa como um “mito popular”, uma vez que ela adquire valor simbólico e 

arquetípico, refletindo forças e tensões sociais profundas. De acordo com Luísa Castro 

Soares, a lenda é uma “história transfigurada pela imaginação popular [que] toma 

geralmente como ponto de partida uma pessoa - em que se reconhece um grupo social - 

ou um lugar que foi palco de um acontecimento fabuloso e ao qual se ligam diversas 

superstições” (Soares, 2013, p. 10). Além disso, as lendas apresentam determinadas 

características que lhes conferem autenticidade, como um fundo histórico verosímil, a 

probabilidade dos factos, a localização e a época da ação, incluindo, por vezes, elementos 

do maravilhoso, de matriz cristã ou pagã. 

Como se retomará adiante, há uma tentativa de enquadrar a figura da Mula Sem 

Cabeça no domínio do mito, categoria que Mircea Eliade define como um “acontecimento 

primordial que teve lugar no começo do tempo, ab initio” (Eliade, 1992, p. 50). Todavia, 

dado que não existem informações suficientes sobre a origem desta narrativa, tal 

enquadramento permanece apenas hipotético. Por outro lado, a ampla difusão popular da 

figura conferiu-lhe características específicas que a inserem também no âmbito das lendas 

folclóricas brasileiras. Assim, a classificação definitiva do relato oscila entre o mito e a 

lenda, mantendo-se, por ora, inconclusiva. 

 

II - A literatura de cordel   

 Antes de proceder à análise da figura da Mula, torna-se necessário explicitar a 

natureza dos cordéis e a importância que estes assumem no âmbito da cultura popular. 



29 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

As raízes da literatura de cordel são de matriz ibérica, tendo sido já mencionadas 

por Teófilo Braga, que lhes chama folhas soltas ou folhas volantes. Luís da Câmara 

Cascudo observa que, no Brasil, se utiliza preferencialmente a designação folhetos para 

estas pequenas brochuras em verso, enquanto em Portugal prevalece a expressão 

literatura de cordel, associada à prática de expor os livrinhos pendurados num barbante 

- hábito que ainda subsiste em alguns locais brasileiros (Cascudo, 2001).  

De um modo geral, os cordéis são folhetos que reúnem poemas de matriz popular, 

tradicionalmente expostos para venda pendurados em cordas ou cordéis. Neles 

predominam composições rimadas, frequentemente acompanhadas de xilogravuras que 

ilustram o conteúdo. A literatura de cordel caracteriza-se por uma estrutura estrófica 

recorrente - muitas vezes de seis versos - e pela presença marcada de rima, métrica e 

elementos de oralidade. O humor, o sarcasmo e a ironia integram-se livremente nestas 

composições, contribuindo para a sua vitalidade expressiva. 

Importa salientar, neste estudo, o lugar central que a literatura de cordel ocupa na 

cultura popular do Nordeste e, por extensão, do Brasil. Caracterizada por ampla liberdade 

criativa, esta forma de expressão não reconhece restrições temáticas: engloba lendas, 

narrativas religiosas, acontecimentos históricos, figuras políticas, episódios de atualidade 

e uma variedade de outros motivos que servem de ponto de partida para a composição 

dos folhetos. 

III - A figura da Mula Sem Cabeça 

Para enquadrar esta figura no âmbito do imaginário popular brasileiro, torna-se 

pertinente recorrer ao Dicionário do Folclore Brasileiro, de Luís da Câmara Cascudo, 

onde se encontra uma das descrições mais completas e influentes desta personagem 

mítica. Segundo o autor:  

A Mula-Sem-Cabeça é a forma que toma a concubina do sacerdote. Na 

noite de quinta para sexta, transforma-se num forte animal, de 

identificação controvertida da tradição oral, e galopa, assombrando 

quem encontra. Lança chispas de fogo pelas narinas e pela boca […] A 

tradição comum é que esse castigo acompanha a manceba do padre 

durante o trato amoroso; ou tenha punição depois de morta […] A 

Mula-Sem-Cabeça corre sete freguesias em cada noite, e o processo 

para o seu encantamento é idêntico ao do Lobisomem […] Chamam-na 

também de Burrinha-de-padre ou Burrinha (Cascudo, 2001, p. 402). 

  



A MULA SEM CABEÇA | 30 

 

Popularmente, a Mula-Sem-Cabeça é apresentada como uma lenda folclórica; 

contudo, persistem numerosos debates quanto à sua categorização no âmbito dos géneros 

narrativos tradicionais. Pela sua forte carga simbólica, muitos autores aproximam-na do 

mito, entendendo-a como uma narrativa de função normativa, marcada pela recorrência 

de elementos arquetípicos que procuram explicar e sancionar transgressões no interior de 

uma ordem moral e sacralizada. Outros estudiosos, porém, propõem enquadrá-la no 

campo do conto popular - sobretudo quando analisada como versão impessoal e 

descontextualizada - ou da própria lenda folclórica, atendendo à presença de referências 

locais, a uma temporalidade relativamente definida e a uma função didática fortemente 

vinculada ao imaginário coletivo regional. 

Ao procedermos a uma análise a partir dos pressupostos fundamentais da lenda, 

seguindo as classificações propostas por Fernanda Frazão, observamos que existe um 

fundo autêntico: a possibilidade histórica - ainda que não comprovável documentalmente 

- da existência de uma mulher envolvida afetivamente com um sacerdote, num contexto 

marcado pela moral católica de matriz colonial. Dado que a punição da transgressão 

assenta em normas sociais efetivamente vigentes, como o celibato sacerdotal e o controlo 

da sexualidade feminina, não se pode negar a coerência sociocultural do enredo.  

No que diz respeito à probabilidade, verificamos igualmente que, dentro da lógica 

moral e simbólica cristã, a transformação da mulher pecadora e a sua punição como 

manifestação física do castigo divino se articulam de modo consistente com o imaginário 

religioso da época. 

Pode argumentar-se, contudo, que a ausência de referências a uma figura histórica 

específica ou a um lugar concretamente identificável impede uma classificação rigorosa 

como lenda no sentido tradicional. Apesar disso, a narrativa apresenta todos os traços de 

uma lenda regionalizável, com múltiplas variantes no Nordeste e noutras regiões do 

Brasil, além de versões afins difundidas pela América Latina. Acresce que a repetição 

secular do relato e a contínua afirmação popular de avistamentos ou encontros com a 

Mula-Sem-Cabeça conferem à figura um certo estatuto de localização simbólica, 

reforçando a sua inserção no tecido imaginário das comunidades que a transmitem. 

Como mencionado anteriormente, as origens da história não estão devidamente 

documentadas, portanto, a definição de uma época entra no campo da suposição com base 

em acontecimentos históricos. Recorrendo à história colonial luso-brasileira, a partir do 



31 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

século XVI, os colonizadores, portadores de uma cultura já bastante pormenorizada, 

chegaram ao Brasil e replicaram dentro das capitanias aquilo que era costumeiro do outro 

lado do oceano (Silva, 2006). A religião, enquanto pilar do Império Português, não teria 

outro destino. 

A questão que ronda a figura da Virgem Maria no Brasil colonial e posterior torna-

se fundamental para compreender o entrelaçamento entre o maravilhoso cristão e o 

maravilhoso pagão nas lendas populares. A Virgem Maria, símbolo máximo da pureza, 

obediência e submissão feminina dentro da tradição católica, foi amplamente difundida 

como ideal a ser seguido pelas mulheres, principalmente nas colónias, onde a missão 

evangelizadora tinha como um de seus objetivos a imposição de modelos 

comportamentais. Este ideal mariano é contrastante com as figuras femininas que, como 

a concubina do padre, rompem com os preceitos morais cristãos, como afirma Marina 

Warner: 

The price the Virgin demanded was purity, and the way the educators 

of Catholic children have interpreted this for nearly two thousand years 

is sexual chastity. Impurity, we were taught, follows from many sins, 

but all are secondary to the principal impulse of the devil in the soul-

lust (Warner, 2013, p. 33). 

No Brasil, o sincretismo entre o cristianismo e antigas crenças populares (tanto 

europeias como indígenas e africanas) ocasionou a criação de lendas similares que, como 

a de A Mula Sem Cabeça, representam um ponto de convergência entre a moral religiosa 

e a imaginação popular. A punição da mulher que se relaciona com um sacerdote recorre 

aos preceitos religiosos, mas o seu formato pertence ao universo fantástico das mitologias 

pré-cristãs, como os casos do minotauro e do lobisomem. 

 

IV- A Mula Sem Cabeça, segundo um nordestino (Apêndice 1)  

 Segundo o Censo de 2022 do IBGE, o Nordeste é a região com maior número de 

católicos do país (63,9%). O resultado disso, dentro da esfera cultural, é a proliferação de 

festas religiosas, romarias, folguedos e lendas que acabam entrelaçadas com a vida 

quotidiana das comunidades, o que afaz crenças e, posteriormente, comportamentos. 

Neste contexto, a versão narrada por “Seu Zé”, homem do interior nordestino, testemunha 

a vitalidade da tradição oral. As descrições minuciosas, a construção do ambiente e o 

recurso constante a expressões regionais conferem ao relato um elevado grau de 



A MULA SEM CABEÇA | 32 

 

verosimilhança. Além disso, “Seu Zé” mobiliza recursos típicos da oralidade, recorrendo 

a um vocabulário expressivo estreitamente ligado ao meio em que se insere. 

À luz do exposto, o papel que desempenha enquanto depositário de um relato tão 

singular sobre uma figura lendária, bem como a sua disponibilidade para o partilhar, 

constituem um testemunho vivo de como a tradição oral converte a experiência individual 

em conhecimento partilhado e socialmente validado. 

O que mais se destaca, porém, é a semelhança entre o relato de “Seu Zé” e o cordel 

de Villas Boas, apesar de ele nunca ter tido contacto direto com essa obra. Essa 

correspondência - sobretudo nas reações e comportamentos das personagens perante a 

presença da Mula-Sem-Cabeça - pode ser explicada pela ampla difusão oral da história, 

que perpetua e adapta a figura lendária em diferentes contextos socioculturais. 

 

V - O cordel de Marion Villas Boas  

 A versão escrita por Marion Villas Boas é um poema narrativo que mantém as 

características tradicionais do cordel e as estruturas fundamentais da história da Mula, 

enquanto confere uma certa atualidade à figura. Podemos também afirmar que o uso da 

rima, do ritmo e das xilogravuras aproxima o leitor do universo típico do cordel 

nordestino, o que preserva a oralidade e a acessibilidade como marcas da cultura popular.  

No âmbito da estrutura externa, as estrofes seguem os esquemas das rimas 

tradicionais do cordel, escritas em redondilha, como o padrão ABABCC, e também de 

algumas variações AABACA, como é o caso da estrofe abaixo: 

Na cidade em que eu morava 

lenda antiga era contada, 

de uma mulher que pecou, 

por isso foi castigada  

com uma maldição terrível: 

em monstro foi transformada.  

(Villas Boas, 2011, p. 3)  

 

Além disso, os versos apresentam, em regra, sete sílabas métricas, 

correspondendo à redondilha maior, forma tradicionalmente associada à poética do 

cordel. 



33 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

Os recursos estilísticos mobilizados são diversos; destacam-se, no entanto, a 

incidência significativa de hipérboles, metáforas e antíteses, que contribuem para a 

expressividade e vivacidade do texto.:  

               Contam que em noite profunda  

de lua, em sexta-feira, 

é que a moça se transforma  

em horrível besta-fera,  

correndo desabalada nas ruas, sem estribeira.  

 

É a Mula Sem Cabeça, 

um monstro muito temido,  

pois expele fortes chamas  

por seu pescoço partido. 

E, quando a Mula escoiceia,  

sempre sai alguém ferido.  

 

E por que um tal castigo 

sofre essa pobre coitada, 

cumprindo cruel destino?  

Por estar apaixonada,  

cometeu um desatino  

que a tornou tão desgraçada.   

(Villas Boas, 2011, p. 4)  

 

No que se refere à relação entre as personagens, segundo o modelo de Julien 

Greimas, temos o seguinte esquema: 

                                                  Figura 1 – Esquema de Greimas 

No que respeita à ação, e seguindo a linha de Larivaille, Ana Cristina Macário 

Lopes propõe uma divisão da dinâmica narrativa da tradição oral em cinco momentos: o 

estado inicial, a perturbação, a transformação, a resolução e o estado final. Aplicando este 

esquema ao texto A Mula Sem Cabeça, no que toca à estrutura dinâmica da narrativa, 

identificam-se as seguintes etapas: 



A MULA SEM CABEÇA | 34 

 

Estado inicial: Equilíbrio, o narrador saía de uma novena durante a quinzena de 

celebração à Virgem Maria.  

“Logo após a uma novena / da igreja eu já saía. / Estávamos na quinzena / de reza à Virgem 

Maria, / o céu parecendo cena / de um auto só de alegria.”  

(Villas Boas, 2011, p.7)  

Perturbação: A alteração do cenário com a escuridão; o suspense na aparição da criatura 

com os relinchos e o clarão:  

“Já sem lua e sem estrelas, / no céu nuvens se juntando” 

(Villas Boas, 2011, p. 10) 

Transformação: Aparição da Mula e a perseguição: 

Era a Mula Sem Cabeça, 

aquele ser tão horrendo, 

vindo em minha direção. 

De medo, saí correndo 

(Villas Boas, 2011, p. 12) 

Resolução: A oração à Virgem Maria e a quebra da maldição da Mula: 

Fechei os olhos, rezei 

  por minha alma imortal; 

  à Virgem eu me entreguei 

  para livrar-me do mal. 

  (Villas Boas, 2011, p. 13) 

     Quase sem acreditar, 

    eu vi a transformação 

   do ser infernal virando 

     moça de bela feição. 

     (Villas Boas, 2011, p. 14) 

Estado final:  Verifica-se uma confirmação do estado inicial. O narrador sobrevive e 

quebra a maldição da Mula, trazendo assim o equilíbrio às personagens da história: 

A Virgem Compadecida 

libertou da maldição 

aquela moça sofrida, 

vítima de uma paixão. 

(Villas Boas, 2011, p. 15) 

 

 

Eu que sempre acreditei  

na força de uma oração 

feita com Fé e na Lei  

da Santa da devoção.  

(Villas Boas, 2011, p. 15) 



35 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

VI - A estrutura narrativa e a lógica interna da ação 

 

Do ponto de vista estrutural, a narrativa A Mula Sem Cabeça pode ser 

compreendida como uma lenda de estrutura simples e fechada, organizada em torno de 

um ciclo de transgressão, punição e restituição da ordem. Conforme o modelo narrativo 

clássico, o enredo inicia-se num estado de equilíbrio, é perturbado por um ato de 

desordem e reconduzido, no final, a uma nova forma de estabilidade, ainda que marcada 

pela memória da transgressão. 

O estado inicial apresenta uma situação de aparente normalidade e harmonia 

social, anterior ao pecado - a mulher vive integrada na comunidade. O acontecimento 

perturbador ocorre quando a protagonista, movida por desejo ou desobediência, mantém 

relações amorosas com um padre, violando os interditos religiosos e sociais. Tal 

transgressão moral introduz o elemento de desordem, conduzindo ao castigo 

sobrenatural: a metamorfose da mulher em Mula Sem Cabeça, da qual jorram chamas. 

Essa transformação cumpre a função de punição simbólica, estabelecendo a ligação entre 

as “duas modalidades de ser no Mundo” (Eliade, 1992, p. 14), o sagrado e o profano, o 

corpo e a culpa. 

Ao analisar detalhadamente a estrutura lógica da narrativa, verifica-se uma 

relação de confirmação entre o estado inicial e o estado final, dado que ambos 

correspondem a situações de equilíbrio. O discurso narrativo apresenta uma organização 

linear, seguindo a ordem cronológica dos acontecimentos, sem recorrer a analepses 

(retrospeções) nem a prolepses (antecipações), o que, de acordo com Gérard Genette em 

Discours du récit, corresponde a uma narrativa de ordem contínua (Genette, 1983: 19-

20). No que diz respeito à relação entre o tempo da história e o tempo do discurso, 

observam-se omissões temporais, sendo o tempo da história mais extenso do que o tempo 

da enunciação, o que configura uma anisocronia, isto é, uma discrepância entre a duração 

dos acontecimentos narrados e o tempo da narração. De igual modo, a ausência de 

diálogos isocrónicos reforça a predominância de uma narração sumária, em que o 

narrador sintetiza os acontecimentos, privilegiando a progressão da ação em detrimento 

da dramatização. Esta estrutura narrativa linear e conclusiva contribui para o efeito 

moralizante da lenda, conduzindo o leitor a uma reafirmação da ordem e do equilíbrio 

inicial, após a transgressão e o castigo da personagem. A narrativa, portanto, cumpre uma 

função simbólica e pedagógica, espelhando os valores morais e religiosos do imaginário 

popular brasileiro. 



A MULA SEM CABEÇA | 36 

 

No que diz respeito ao quadro enunciativo, identifica-se um narrador omnisciente 

e intradiegético, que domina plenamente o enredo e tem acesso ao conjunto das ações e 

dos pensamentos das personagens. Todavia, embora possua todas as informações 

relativas ao desenrolar da história (o que reforça a autoridade moral e o caráter coletivo 

do relato), o narrador utiliza, em diversos momentos, estratégias linguísticas e estilísticas 

destinadas a criar e sustentar um ambiente de suspense, retardando a revelação de certos 

acontecimentos. Além disso, observa-se um sincretismo actancial, na medida em que o 

narrador funciona simultaneamente como sujeito, destinador e destinatário da ação, 

assumindo múltiplas funções dentro da estrutura narrativa. 

Importa salientar que o narrador não elabora descrições minuciosas das 

personagens, o que evidencia a ausência de profundidade psicológica e a predominância 

de personagens planas, construídas sobretudo a partir de funções narrativas. Ainda assim, 

registam-se algumas descrições físicas pontuais, nomeadamente em relação ao padre e à 

moça, que permitem ao leitor visualizar os traços essenciais das figuras centrais da 

narrativa: 

Dizem que um padre da igreja, 

moço guapo e varonil, 

com sua fala macia 

a coitada seduziu. 

o castigo desta falta 

logo, logo ela sentiu. 

(Villas Boas, 2011, p. 6) 

 

Quase sem acreditar, 

eu vi a transformação  

do ser infernal virando  

moça de bela feição, 

que o sacrilégio de um padre 

tornara uma assombração. 

(Villas Boas, 2011, p. 14) 

Por fim, o cordel encerra de forma positiva para a personagem principal, o que 

permite considerar que o texto narrativo segue o esquema canónico. No plano da 

moralidade, o cordel de Marion Villas Boas apresenta uma moral explícita: quem 

transgride normas sagradas é severamente punido. Nesse sentido, a narrativa reforça a 

ideia de que a mulher que ultrapassa os limites impostos pela ordem religiosa e social 

deve sofrer as devidas consequências. 

 



37 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

Relativamente à simbologia dos elementos que compõem a narrativa cristã, a 

oração pode ser interpretada como meio de proteção e redenção, e também de alívio 

diante do medo. Além disso, a questão principal sobre a aparição da criatura em noites de 

sexta-feira ou, como na versão contada pelo popular, numa sexta-feira da Quaresma, está 

relacionado com os castigos, penitências, punições e até mesmo a morte. Neste caso, o 

perigo iminente da morte é representado pela Mula. A presença do fogo pode ter uma 

vertente positiva quando interpretado como algo purificador, e negativa, como é o caso 

da sua instrumentalização nesta narrativa. Conforme está descrito no Dicionário dos 

Símbolos: 

“Assim como o Sol, pelos seus raios, o fogo simboliza por suas chamas 

a ação fecundante, purificadora e iluminadora. Mas ele apresenta 

também um aspeto negativo: obscurece e sufoca, por causa da fumaça: 

queima e devora e destrói: o fogo das paixões, do castigo e da guerra” 

(Chevalier & Gheerbrant, 2003, p. 443). 

 

 

VII - Comparação entre as versões  

Do ponto de vista da morfologia narrativa, segundo Vladimir Propp (2003), é 

possível identificar funções recorrentes como a interdição, a violação, a punição e a 

reintegração da ordem, o que aproxima esta lenda do conto maravilhoso, ainda que sem 

a dimensão mágica redentora. A ausência de redenção final reforça o caráter trágico e 

moralizador da história, consolidando o castigo como mecanismo de restabelecimento da 

harmonia social e espiritual. Assim, em ambas as versões apresentadas, A Mula Sem 

Cabeça articula-se como uma narrativa simbólica de advertência, na qual o corpo 

feminino e a transgressão religiosa são figurados através do castigo e da metamorfose, 

refletindo o modo como o folclore brasileiro integra e reproduz valores morais, religiosos 

e culturais de origem colonial. 

Segundo Vladimir Propp, a estrutura dos contos maravilhosos pode ser analisada 

a partir das funções desempenhadas pelas personagens, independentemente de quem as 

execute ou da forma concreta que essas ações assumem (Propp apud Soares, 2013, p. 17). 

Ao aplicar este modelo à lenda A Mula-Sem-Cabeça, é possível identificar várias dessas 

funções, mesmo tratando-se de uma narrativa popular de estrutura relativamente breve. 

A transgressão surge quando a mulher rompe a interdição religiosa ao envolver-se com 

o padre. Segue-se a malfeitoria, representada pela transformação sobrenatural, que 



A MULA SEM CABEÇA | 38 

 

constitui o castigo pelo pecado. A mediação manifesta-se na disseminação do medo e no 

relato oral, funcionando como advertência à comunidade. A metamorfose da mulher na 

criatura monstruosa pode ser associada à transfiguração, embora aqui se realize em 

sentido negativo, como marca de um castigo permanente. Por fim, a punição aparece 

como função final, ainda que reversível, com possível apelo à intervenção da Virgem, 

que sugere uma possibilidade de salvação. 

Embora a lenda não contenha todas as funções propostas por Propp, a presença de 

semelhanças funcionais confirma que sua estrutura partilha elementos essenciais com os 

contos tradicionais, evidenciando a permanência de um modelo narrativo arquetípico, 

mesmo nas produções da tradição oral brasileira.  

 

CONCLUSÃO 

 Com este estudo, foi possível compreender que, do ponto de vista genológico, a 

narrativa A Mula Sem Cabeça se configura essencialmente como uma lenda popular, 

embora apresente valor e estrutura míticos - podendo, por isso, ser designada como “mito 

popular”, num sentido simbólico e antropológico. A par de uma certa indiferenciação 

genológica, verificou-se também a relevância das narrativas de tradição oral na 

preservação do imaginário popular brasileiro, particularmente no que se refere à figura 

da Mula Sem Cabeça, que sintetiza crenças, valores morais e elementos do sincretismo 

cultural do país. 

A análise comparativa entre a versão oral recolhida junto do “Seu Zé” e o cordel 

escrito por Marion Villas Boas evidencia a permanência dos valores simbólicos, 

religiosos e culturais que sustentam a identidade coletiva do povo nordestino.  

Embora divergentes quanto à forma e ao meio de transmissão, as versões 

partilham elementos estruturais e semânticos essenciais, o que reforça a consistência e a 

perenidade da narrativa. A aplicação dos modelos narrativos de Greimas, Propp, 

Larivaille e Cristina Macário Lopes permitiu aprofundar a análise da dinâmica narrativa 

e das funções actanciais das personagens, evidenciando que a estrutura arquetípica do 

conto maravilhoso permanece subjacente, mesmo nas tradições contemporâneas, como 

no relato atual do “Seu Zé”. 

 



39 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

Cumpre destacar que a literatura de cordel de Villas Boas e a narrativa oral de 

“Seu Zé” se complementam como expressões culturais que, para além de entreter, 

educam, consolidam valores e reforçam o sentido de pertença comunitária. Por meio da 

oralidade e da imaginação coletiva, perpetuam-se memórias, crenças e valores, 

constituindo um património imaterial de relevância singular para o Brasil, 

particularmente no Nordeste, e reforçando o papel da lenda como instrumento simbólico 

de transmissão cultural e moral. 

 

APÊNDICE 1 

A Mula Sem Cabeça contada por “Seu Zé” 

Num sábado chuvoso decidimos pescar na fazenda às margens do rio. Eu, Luiz César 

(mais conhecido como “Cabecinha”), Wlademir e Inácio deixamos a cidade ao amanhecer 

levando nossos equipamentos de pesca e a vontade de relaxar. 

A fazenda era um paraíso simples, com coqueiros, mangabeiras e um caseiro, Pedro, que 

já deixara a lancha pronta na água. Embarcamos e passamos a manhã entre chuvas, 

conversa fiada e poucos peixes, que mais tarde assaríamos na brasa com sal e molhos 

improvisados. 

A tarde se estendia tranquila quando Inácio precisou partir. Cerca de vinte minutos 

depois, ligou avisando que seu carro quebrara a poucos quilômetros. Fomos socorrê-lo e, 

como o problema parecia grave, ele acionou o guincho. Enquanto aguardávamos, um 

velho senhor chamado Seu Zé, dono de uma casinha à beira da estrada, nos acolheu em 

sua varanda. Conversávamos sobre trivialidades até que Cabecinha, com semblante sério, 

lançou uma pergunta inesperada: 

— Seu Zé, a mula Sem Cabeça tem aparecido por aqui? 

Sentindo confiança, Seu Zé abriu seu cabedal de histórias e começou: 

—  Amigo, a mula Sem Cabeça tem andado muito por essas bandas. Na época da 

Quaresma mesmo, ela corre todas essas ruas. Esse ano, na Sexta-Feira Santa, eu estava 

retornando da missa quando vi um pouco distante um clarão. Imaginei que alguém estava 

tocando fogo num aceiro e segui. O clarão ficou foi perto e eu ouvi um “rilincho”. Passei 



A MULA SEM CABEÇA | 40 

 

a ficar assustado e “arretei” o passo. Rapaz! Quando eu penso que não, o bicho vem num 

galope desenfreado na minha direção, soltando fogo pela cabeça e “rilinchando” tão alto 

que “duía meus uvido”! Esbarrou na minha frente e ficou me encarando. Me tremi todo 

e comecei a rezar. Pensei que tinha chegado minha hora. Mas, acho que por causa da reza, 

a danada deu umas três “impinada” e saiu no galope. Fui pra casa e naquela noite quase 

“num drumo”! Dizem que a “muié” que virou era conhecida por essas bandas, mas aquilo 

ali “num” era “muié” não. 

Contada a história, muito incentivada por Cabecinha, que a todo tempo tirava dúvidas 

com o velho acerca da história, demonstrando bastante interesse e curiosidade, o Senhor 

continuou a contar outros “causos” envolvendo a própria mula Sem Cabeça, o “labisone”, 

a caipora, o saci, e por aí foi... 

Quando o guincho chegou, nos despedimos. Já no carro, prontos para partir, Cabecinha, 

rindo alto, soltou a frase que se tornaria eterna entre nós: 

— Oh véio mentiroso da peste!!! 

E caímos na gargalhada, repetindo a frase por anos sempre que alguém exagera numa 

história. 

Recolha realizada por Carlos Frederico Muricy (fonte própria) 

 

  



41 | SOUZA, Clara; SOARES, Mª Luísa de Castro; JUBILADO, Odete; & AMARANTE, Natália 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Cascudo, L. C. (2012). Dicionário do folclore brasileiro (9ª ed.). São Paulo: Global 

Editora. 

Chevalier, J., & Gheerbrant, A. (2003). Dicionário de símbolos: Mitos, sonhos, costumes, 

gestos, formas, figuras, cores, números (16ª ed.). Rio de Janeiro: José Olympio Editora. 

Eliade, Mircea. (1992). O sagrado e o profano: a essência das religiões (tradução Rogério 

Fernandes). São Paulo: Martins Fontes. 

Gérard Genette (1983). Discours du récit. Essai de Méthode. Paris: Éditions du Seuil. 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE. (2023). Censo Demográfico 2022. 

Rio de Janeiro: IBGE. 

Larivaille, P. (1974). L’analyse morphologique du récit. Poétique, 19, 368–388. 

Lopes, A. C. M. (1987). Analyse sémiotique de contes traditionels portugais. Lisboa: 

Instituto Nacional de Investigação Científica; Centro de Literatura da Universidade de 

Coimbra. 

DaMatta, R. (1986). O que faz o Brasil, Brasil? Rio de Janeiro: Editora Rocco Ltda. 

Propp, V. (2003). Morfologia do conto (3ª ed.). Lisboa: Editorial Vega. 

Silva, C. R. (2006). A experiência portuguesa no processo de colonização do 

Brasil. HISTEDBR – Coleção “Navegando pela História da Educação Brasileira”. 

Recuperado de https://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/artigos/a-experiencia-

portuguesa-no-processo-de-colonizacao-do-brasil (Consultado em 13-11-2025). 

Soares, M. L. C. (2013). Considerações gerais sobre a literatura tradicional de 

transmissão oral: Uma proposta de análise à versão portuguesa de “A Gata 

Borralheira”. Vila Real: Universidade de Trás-os-Montes e Alto Douro. 

Villas Boas, M. (2011). A Mula Sem Cabeça. Rio de Janeiro: Rovelle Editora. 

Warner, M. (2013). Alone of all her sex: The myth and the cult of the Virgin Mary (New 

ed.). Oxford: Oxford University Press. 

 

https://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/artigos/a-experiencia-portuguesa-no-processo-de-colonizacao-do-brasil
https://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/artigos/a-experiencia-portuguesa-no-processo-de-colonizacao-do-brasil

